%

RCIV)UC KURUKAN FUGA ﬁ

Vol. 4, N°15, pp. 168- 181, DECEMBRE 2025
Copy®©right 2024 / licensed under CC BY 4.0
Author(s) retain the copyright of this article
ISSN : 1987-1465

WU)N UU[[/}

La Revue Africaine des
Lettres, des Sciences
Humaines et Sociales

KURUKAN FUGA

DOI : https://doi.org/10.62197/VYZA6354

Indexation : Copernicus, CrossRef, Mir@bel, Sudoc,
ASCI, Zenodo

Email : RevueKurukanFuga2021@gmail.com

Site : https://revue-kurukanfuga.net

RELIGION ET SCIENCE : DISCORDENCE ET CONCORDENCE

CHEZ CERTAINS PHILOSOPHES

Dr OLAME HOUMINA Patrice-Enseignant- chercheur/ Chef de Département de Lettres
Modernes a I’Université de Moundou/Tchad-Mail : houminaolame@gmail.com
Dr MASRANGAR NADJIARA-Enseignant- chercheur a I’Université de Moundou/Tchad-
Mail : modjialta@gmail.com

Résumé: La relation entre religion et science constituent I’un des débats les plus anciens et les plus complexes de ’histoire
intellectuelle. Certains penseurs examinent une opposition irréductible, d’autres trouvent que les deux domaines peuvent se
cohabiter. Leurs divergences méthodologiques stimulent la pensée ; leurs convergences fécondent l'innovation. L’un des
exemples les plus célébres de tension entre science et religion est le procés de Galilée (1633). L’Eglise catholique accuse
Galilée pour avoir un soutien a I’héliocentrisme (la Terre autour du Soleil), en contradiction avec la conférence littérale de
la Bible (Josué 10:13). Ce conflit a marqué une rupture entre autorité symbolique religieuse et découverte scientifique
(Drake, 1978). Au XIXe siecle, la théorie de 1’évolution de Charles Darwin (1859) a flammé une vive opposition de certaines
communautés religieuses, a la téte du créationnisme biblique. La science explorant les mécanismes du monde naturel, et la
religion abordant les questions de sens et de moral. Les deux domaines s'intéressent a la compréhension du monde, I'un par
I'expérimentation et l'autre par la foi ou l'autorité, cherchant a donner un sens a I'existence humaine. Certaines perspectives
théologiques voient la raison et les lois de la hature comme des aspects d'une méme Iégalité naturelle ou Dieu est accessible
par la connaissance. Des approches comme l'intégration ou le dialogue peuvent étre considérées comme des convergences
ou la science et la religion, tout en étant distinctes, peuvent se compléter ou interagir de maniére productive. La science peut
étre vue comme la découverte des lois que Dieu aurait mises en place pour organiser l'univers, se rapprochant ainsi de la
connaissance du Créateur. Cet article examine les deux systémes de pensée, en s’appuyant sur les références académiques
solides.

Mots clés : Convergence, divergence, philosophie, religion, science, théologie

*kkkhkkkhkhkkkikhkk

Abstract : The relationship between religion and science constitutes one of the oldest and most complex debates in
intellectual history. Some thinkers examine an irreconcilable opposition, while others find that the two domains can coexist.
Their methodological divergences stimulate thought; their convergences foster innovation. One of the most famous
examples of tension between science and religion is the trial of Galileo (1633). The Catholic Church accused Galileo of
supporting heliocentrism (the Earth revolving around the Sun), in contradiction with the literal account in the Bible (Joshua
10:13). This conflict marked a rupture between religious symbolic authority and scientific discovery (Drake, 1978). In the
19th century, Charles Darwin's theory of evolution (1859) ignited fierce opposition from certain religious communities, at
the forefront of biblical creationism. Science explores the mechanisms of the natural world, while religion addresses
questions of meaning and morality.Both fields are concerned with understanding the world, one through experimentation
and the other through faith or authority, seeking to give meaning to human existence. Some theological perspectives view
reason and the laws of nature as aspects of the same natural law, where God is accessible through knowledge. Approaches
such as integration or dialogue can be seen as points of convergence where science and religion, while distinct, can
complement each other or interact productively. Science can be viewed as the discovery of the laws that God may have
established to organize the universe, thus bringing us closer to knowledge of the Creator. This article examines both systems
of thought, drawing on solid academic references.

Key words : Convergence, divergence, philosophy, religion, science, theology.

Olame et Masrangar
168


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:houminaolame@gmail.com

INTRODUCTION

D’ou venons-nous ? Qui sommes-nous ? Que savons-nous ? Ou allons-nous ? Telles sont entre
autres interrogations que tout homme peut se poser. La philosophie, la Religion et la Science
tentent de répondre, chacune dans son domaine. Les appréhensions peuvent étre
complémentaires ou compatibles, mais aussi opposées ou conflictuelles.

Le probléme de savoir s’il y a de liens entre la Religion et la Science. Si oui, lesquels ? La
Religion et la Science sont-elles simultanées et successives dans le temps et I’homme ?Sont-
elles compatibles ou incompatibles ? Pour scruter ces interrogations, nous adopterons une
démarche diachronique nous permettant de remonter I’histoire de 1’Antiquité a nos jours.
Compte tenu de ces relations chancelantes et labyrinthiques, nous ferons aussi au fur et mesure
I’analyse critique du rapport entre la Religion et la Science.

Notre travail partira des temps immémoriaux du Torah hébraique et des panthéons de la Gréce
antique. Nous nous attarderons sur 1’obscurantisme moyenageux et sur les lumiéres suivant la
Renaissance pour en arriver a notre ére de technoscience.

| - DEFINITION DES CONCEPTS

La relation entre religion et science n’est pas unidimensionnelle. Les conflits historiques
existent, des modéles de dialogue et de complémentarité. La science explore le fonctionnement
du monde, que la religion aborde les questions de sens et de valeurs. Une coexistence pacifique
est possible, a condition de respecter les méthodologies propres a notre domaine.

1.1- La Religion

Le terme religion vient du latin religio ou religere qui signifie « relation » ou « relier »
(Dictionnaire Larousse) Elle est le lien entre les hommes et les étres supérieurs, les divinités,
Dieu. Cette relation est possible par la foi, la croyance. Littéralement, la religion est définie
comme un ensemble des croyances et des rites comprenant des subjectifs tels le sentiment
religieux, la foi et des aspects objectifs tels des cérémonies, des institutions. Ainsi une religion
est la croyance, partagée par une communauté des fidéles, en des forces supérieures a I’homme.
Cette croyance est intime, personnelle : c’est le cas par exemple pour les religions anciennes
des Celtes, des Egyptiens, des Grecs et des Romains de I’ Antiquité. Lorsque les croyants sont
embrigadés dans une croyance jusqu’a perdre tout ou partie de leur liberté, on parle de secte.

1.2- La Science

Le mot science vient du latin scientia, qui signifie « connaitre » (Dictionnaire Larousse). Dans
son sens le plus large, elle est une connaissance systématisée ; dans un sens plus restreint, tout
savoir considéré comme objectif et, par conséquent, vérifiable. Chaque domaine de
connaissance donne lieu & une science qui lui est propre. Dans ce sens, il s’agit plus précisément
d’un ensemble cohérent de lois, considérées comme valables jusqu’a moment ou de nouvelles
découvertes viendraient les infirmer, ou des conventions, décrites de maniére que tous les
spécialistes de ce domaine puissent partager un langage, des expériences et des résultats. Toute
connaissance qui peut étre rendue douteuse ne doit pas étre appelée du nom de science.

La recherche d’une définition exhaustive de la science, amorcée par les penseurs de I’ Antiquité,
constitue 1’'un des thémes majeurs de la philosophie des sciences. En Grec, dianoia,
géneralement employé dans le sens de pensée discursive, est approche scientifique visant a la
connaissance ; épisteme est, selon Platon, la connaissance parfaite ; ensemble, elle désigne le

Olame et Masrangar
169



savoir. Selon Aristote, 1’épistéme ne concerne que ce qui est objet de démonstration. Descartes
va plus loin dans le rationalisme en affirmant que toute connaissance qui peut étre rendue
douteuse ne doit pas étre appelée du nom de science. Connaissance, savoir, science, ces termes
se renvoient I’un a I’autre dans un cadre général appelé théorie de la connaissance.

I - HISTORIQUE DE LA RELATION ENTRE LA RELIGION ET LA SCIENCE

La relation entre science et religion est un sujet abordé depuis 1’ Antiquité dans de nombreux
champs d’investigation, dont la philosophie des sciences, la théologie, I’histoire de science et
I’histoire de religions. De 1’époque médiévale a la Renaissance, cette relation oscille entre la
collaboration et le conflit ou I’opposition. Avec le développement fulgurant des sciences et
technosciences, cette relation plus complexe de nos jours.

1.1-A L’Antiquité

a)-Le judéo-christianisme et la science

Il n’existait pas de termes en hébreu classique pour désigner le « judaisme » ou la « religion ».
Les juifs se referaient exclusivement a la torah, recueil des instructions divines révélées a Israél,
laquelle imposait une fagon de vivre selon la halakha, I’ensemble des lois, coutumes et pratiques
du judaisme. A la fois regle et vision du monde, le judaisme rabbinique classique offrait ainsi
un systeme culturel englobant la totalité des activités individuelles et communautaires sous la
loi de Dieu.

Dans la Geneése, la nature est présentée dans le récit de la création, comme 1’ceuvre d’un Dieu
créateur : « au commencement, Dieu créa les cieux et la terre » (Genése 1.1). La creation se
poursuit tout au long de six jours. Le sixiéme jour, Dieu crée I’homme et la femme : « Et Dieu
les bénit, et il leur dit: Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre et soumettez-la, et
dominez sur les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel et sur tout animal qui se meut sur la
terre. » (Genese 1. 28). La nature est alors présentée comme un acces a 1’écriture sainte. D’une
certaine facon, on peut dire que le christianisme, suivant la tradition biblique et judaique, a
désacralisé la nature, qui fut alors associée a celle d’une transcendance divine, extérieure a
I’homme.

Le christianisme est issu du judaisme, fondé sur la personne et 1’enseignement de Jésus. Il a
profondément marqué la culture occidentale, est aujourd’hui la plus répandue des religions du
monde. Elle est fortement présentée sur tous les continents du globe, et compte plus de 1,9
milliard de fideles dans le monde. Jérusalem reste le centre du mouvement chrétien jusqu’a la
destruction de la ville par I’armée romaine, en 70 apr. J,-C. Le christianisme rayonne a partir
de ce centre, d’abord dans le pays, gagnant les autres villes de Palestine, puis au-dela. Les
apOtres portent leur message essentiellement aux adeptes du judaisme, auxquels ils présentent
le christianisme comme « nouveau », non pas dans le sens d’une religion nouvelle venue
d’ailleurs, mais comme un mouvement qui perpétue et accomplit la promesse de Dieu faite a
Abraham, Isaac et Jacob. Dés le début, le christianisme entretient avec le judaisme une relation
duelle de continuité et d’accomplissement, d’antitheése et d’affirmation. Lorsque Jésus est
interrogé a propos de la Loi juive, il répond en effet : « je ne suis pas venu pour abolir, mais
pour accomplir ». La conversation forcée des juifs au Moyen Age et la longue histoire de
I’antisémitisme, malgré une condamnation par les chefs des différentes Eglises, prouvent que
I’antithése prend le dessus sur I’affirmation. En revanche, il n’Ya jamais de véritable rupture
de continuité entre judaisme et christianisme. La présence d’un nombre important d’éléments
liés au judaisme dans la Bible rappelle aux chrétiens que celui qu’ils vénérent comme leur
seigneur est juif lui-méme en tant qu’homme, et que le Nouveau Testament auquel il est annexé.
Le christianisme commence a s’¢loigner de ses racines juives vers la fin dul le si¢cle. En effet,
un changement notable se produit alors : les chrétiens d’origine non juive, appelés les Gentils,
dépassent en nombre les juifs convertis au christianisme. Ce phénomeéne vient principalement

Olame et Masrangar
170



de I’action de Saint Paul. N¢ juif et profondément engagé dans le judaisme, il se convertit au
christianisme et se percoit comme « I’instrument » désigné par Dieu pour porter la parole du
Christ aux Gentils, ¢’est- & -dire aux paiens. C’est celui qui formule, dans ses Epitres adressées
aux premieres Eglises chrétiennes, les idées et les termes qui constituent par la suite 1’essentiel
de la doctrine chrétienne. Saint Paul est considéré, a juste titre, comme le « premier théologien
chrétien ». Bon nombre des théologiens apres lui se fondent sur ses Epitres, consignées depuis
lors dans le Nouveau Testament, pour elaborer leurs idées et concepts.

Les Epitres de Saint Paul et d’autres sources datant de deux premiers siecles nous relévent
certaines informations relatives a I’organisation des premicres églises. Les Epitres a Timothée
et a Tite, attribuées a tort par les exégétes a Paul, attestent des débuts d’une organisation fondée
sur une transmission de pouvoirs, par ordination, des premiers apétres, y compris Paul lui-
méme, a des « évéques ». Les termes d’évéque, de prétre et de diacre apparaissent dans les
documents de I’époque comme ces différents ordres. Ce n’est qu’a partir du Ille siecle que
s’affirme 1’autorité des évéques, considérés comme les dignes successeurs des apdtres, a
condition de vivre et d’enseigner selon I’éthique de ceux-ci, et en conformité avec leurs
enseignements.

b)- Le Paganisme et la science

Paganisme, nom donné par les chrétiens de la fin de I’Empire romain aux anciennes croyances
et pratiques religieuses polythéistes. Le terme, en latin paganus, qui signifie « paien », ou
« paysan », s’applique au groupe et a I’individu en tant que membre de ce groupe. Devant le
cas d’un membre d’'une communauté paienne qui ne converti au christianisme, on parle de
pagano-chrétien. Au sens chrétien, le terme s’applique a tous les baptisés, et plus précisément
a tout groupe religieux qui ne fait pas partie de I’alliance. Ainsi, juifs et musulmans ne pourront
pas étre appelés paiens. Les paiens sont, pour les chrétiens, des hommes appartenant a un groupe
ethnique donné qui n’ont pas encore historiquement entendu ’appel du christianisme ou le
refusent au nom de leurs traditions religieuses.

La Grese est considérée de plus paganisée, car il y a autant de dieux qu’il y a des phénomenes.
Le paganisme et la science ne font pas toujours bon usage. L’apogée de ce conflit est atteinte
par la condamnation de Socrate. Celui qu’est déclaré par les Oracles le plus sage de la Cité est
accusé d’impiété et de corruption de jeunesse et condamné par absorption de la cigué.

Le terme désigne aujourd’hui une grande diversité de religions indigeénes ou traditionnelles. Les
religions ne sont pas toutes disposées a accepter une telle désignation en raison de connotations
souvent négatives et péjoratives dont le terme a été entaché durant la période coloniale
notamment en Afrique.

c)- Le bouddhisme, indouisme et la science

Le bouddhisme, 1’une de grandes religions du monde, apparue an nord de 1’Inde au VI e siecle
avant notre ere, et fondée sur les enseignements du Bouddha historique. L’enseignement du
bouddhisme repose sur la vie et I’expérience de Bouddha. Selon la tradition, apres avoir passé
plus de sept ans a fréquenter les ascetes de son pays, il aurait réfuté les principes philosophes
essentiels de I’hindouisme et aurait fondé une communauté monastique dans le but de partager
son expérience d’Eveil. Le bouddhisme et I’hindouisme font bon ménage avec la science, car
ils pronent la connaissance de la nature et de confirmer a ses lois.

IIs exhortent & la pratique du yoga. En effet, le yoga est I’un des six systémes classiques de la
philosophie hindoue. Il se distingue des autres systemes par les méthodes de contrdle du corps
et les pouvoirs magiques attribués a ses adeptes avanceés. Le yoga affirme que, par pratique de
certaines techniques, on peut réussir a se libérer des faiblesses de la chair, des illusions des sens
et des embuches de la pensée et a atteindre ainsi la communion avec I’objet de la connaissance,
Selon cette doctrine, une telle communion constitue le seul véritable mode de connaissance.
Pour la plupart des yogis (personnes qui participent le yoga), I’objet de la connaissance est le
Brahman, la « Loi supréme », I’esprit universel. Une minorité de yogis athées cherchent la

Olame et Masrangar
171



connaissance parfaite de soi plutdt que celle de Dieu. Dans tous les cas, le but supréme de toute
pratique du yoga est la connaissance, et non pas les exploits d’ascétisme et clairvoyance, ou
I’accomplissement de miracles, comme on le suppose communément. En effet, le yoga
n’approuve pas I’ascétisme astreignant ; il insiste sur le fait que 1’entrainement physique et
mental ne doit pas se donner en spectacle mais servir seulement a des fins spirituelles.

1.2 — Au Moyen-age et a la Renaissance

a) - A ’époque médiévale

A I’époque médiévale, la science, la géométrie et I’astronomie étaient directement liées au
divin. Cette religion qui a profondément évolué tant dans ses rituels que dans ses conceptions
et croyances. Augustin d’Hippone (354-430) ne fut pas un scientifique mais il influenca
fortement le développement de la pensée occidentale par ses conceptions philosophiques. Au
début du Moyen-age, la science était prise entre deux grands courants théologiques. Le premier
pronait 1’étude unique de la question du salut, la science ne pouvant que nuire aux ames
chrétiennes. Le second courant enseignait que 1’étude du monde apprend a reconnaitre et a
respecter la grandeur de son créateur. Augustin défendit ardemment cette idée. Pour lui, la
science avait un réle a jouer dans la religion chrétienne. 1l développa la théorie divine du savoir
selon laquelle I'univers, expression de la volonté divine, ne pouvait qu’étre bon, et son étude
renforcer la foi.

Par I’intermédiaire des traductions et des commentaires des philosophes arabes comme
Avicenne et Averro¢s, 1’ccuvre d’Aristote est parvenue en occident et a nourri la pensée
médiévale qui ne percevait pas toujours les fondements paiens ou panthéistes. Ainsi, parcequ’au
Xllle siécle, les clercs ont adopté une partie de cet héritage antique et que les arts libéraux
exploitent une fraction des savoirs pour justifier leurs rapides réalisations techniques, Thomas
d’Aquin tente de concilier par une grande synthése Systématique la philosophie de la nature
aristotélicienne et la foi révélée des Peres de I’Eglise et des Ecritures. Des religions ont
encourage le développement de la recherche de savoirs, comme ce fut le cas de I’Islam entre
IXe et le XVe siecle, qui le fut d’ailleurs pour des raisons religieuses, en profitant trés largement
de ’apport des civilisations soumises par I’Islam.

Averroes (1126-1198) consacre toute sa vie a I’ceuvre d’ Aristote. Il cherche a en retrouver le
sens originel en la débarrassant de toutes les interprétations faites jusque-la. Il s’est I’approprié
avec assez de pénétration et de puissance pour construire un systéme qui porte sa marque
personnelle. C’est a la question de 1’origine des étres qu’il s’intéresse le plus. Selon lui, Aristote
prétend que rien ne vient du néant et que ni la forme, ni la matiére ne sont créées. Le mouvement
serait éternel et continu : ¢’est la doctrine de I’éternité de la matiere. Il distingue en ”’homme
I’intellect passif et ’intellect actif. Celui-Ci se situerait au-dela de I’individu : il lui serait
supérieur, antérieur, extérieur car il serait immortel. L immortalité serait un attribut de I’espece
et non de I’individu. Cette distinction conduit Averroes a séparer radicalement raison et foi, les
lumiceres de la révélation n’étant accessibles qu’a ’intellect actif. Les principes d’Averroes
considérés comme dangereux seront finalement condamnés par I’Eglise en 1240, puis en 1513
soulignant I’influence considérable du philosophe arabe en occident, notamment dans les écoles
médiévales. Condamné en son temps par la religion musulmane qui lui reproche de déformer
les préceptes de la foi, Averroes doit fuir, se cacher, vivre dans la clandestinité et la pauvrete,
jusqu’a ce qu’il soit rappelé a Marrakech, ou il meurt, réhabilité, en 1198.

Saint Thomas d’Aquin (1225-1274), en revanche, cherchera a les réconcilier, fondant la
théologie comme science rationnelle. Ces doctrines philosophiques souleveront des débats
passionnés dans le monde chrétien et trouveront presqu’autant de disciples que d’opposants.
La tendance a séparer la raison et la foi comme relevant de deux ordres de vérité distincts
risquait de ruiner les efforts de ceux qui voulaient au contraire concilier, a travers Aristote, le
savoir profane et la foi révélée.

Olame et Masrangar
172



IL fut mélé en 1268, a une controverse autour de 1’aristotélisme opposant les partisans de la
philosophie de Saint Augustin aux averroistes. Les premiers se sentaient menacés par les
seconds qui pronaient I’indépendance de la philosophie vis-vis de la révélation. Au cceur de
débat, Thomas d’Aquin soutenait alors une position intermédiaire qui lie foi et raison. Pour lui,
le savoir reposait a la fois sur des vérités de foi et des vérités de I’expérience, les unes plus que
les autres suivant que le sujet d’examen concerne le spirituel ou matériel. Par ailleurs, les
chrétiens, selon lui, n’avaient pas a craindre la philosophie paienne car toute étude de la nature
est I’ceuvre de Dieu. Toutefois, malgré sa position modérée, Thomas, d’ Aquin est condamné en
méme temps que les Averroistes. Appelé en 1272 a Naples pour y créer un stadium, il meurt
deux ans plus tard. En 1277, les maitres de Paris, alors la plus haute juridiction théologique de
I’Eglise, le condamnent a nouveau pour certains de ses écrits. Mais trés vite apres cet épisode,
on commence a prendre conscience de la valeur des efforts déployés par Thomas d’ Aquin pour
réconcilier la science grecque et I’orthodoxie chrétienne. Il sera canonisé dés 1323.

C’est a Thomas d’ Aquin, et d’une fagon générale a la philosophie médiévale, que I’on doit les
fondements intellectuels du savoir occidental et notamment du savoir théologique. Notons que,
ironie du sort, I’esprit conciliateur du vaste systéme du petit maitre intellectuel, est stigmatisé
par quelques arguments légers et méprisants des contestateurs chrétiens. En balayant cette
synthése finalement contraignante entre lois divines, antiques et naturelles, ces juges séveres
ouvrent sans le savoir la voie a d’autres formes de pensée scolastique, privilégiant la logique,
la simplicité et une quéte de liberté par une recherche. Parmi les disciplines qui en émergent au
terme d’une lente maturation pluriséculaire, la dévotion, les mathématiques et la physique.

La philosophie médiévale a transmis ces fondements intellectuels du savoir que sont les
philosophies des grands auteurs de I’antiquit¢ Thomas d’Aquin tente de concilier par une
grande synthese systématique la philosophie de la nature aristotélicienne et la foi révélée des
Péres de I’Eglise et des Ecritures. La philosophie médiévale a transmis ces fondements
intellectuels du savoir que sont les philosophies des grands auteurs de [’antiquité. Les
connaissances ont progressé également en occident dans plusieurs monastéres. La redécouverte,
en occident, de pans entiers de la philosophie grecque (Aristote), par les échanges avec d’autres
civilisations, et la traduction de nombreux manuscrits antiques entre 1120 et 1190 a permis de
diffuser ces textes dans tout le monde occidental. Des savants juifs (Maimonide) et musulmans
se sont joints aux chrétiens dans cette ceuvre, ce qui entraina une véritable renaissance.

1.3 - Le XVI e siécle : Copernic et la fin du géocentrisme

Erudit, avide de savoir, Nicolas Copernic (1473- 1543) étudie dans tous les domaines :
théologie, médecine, mathématiques économique et astronomie. Il reprend et développe les
résultats d’ Aristarque de Samos qui, en -208 s’était opposé au géocentrisme. Le Pape Paul 111,
qui veut reformer le calendrier, lui confie une étude des planetes et du soleil de vérifier la théorie
de Claude Ptolémée, géographe grec du lle siécle qui affirme que la terre est située au centre
de I’univers, le soleil et les planetes tournant autour de d’elle. La doctrine catholique s’appuie
sur cette thése pour affirmer que I’Homme, et donc la terre sont au centre de la création. Tres
vite, pourtant, Copernic établit I’incohérence de cette théorie. Prudent, car croyant a titre les
foudres de la Curie romaine, Copernic attendra la fin de sa vie pour publier ses conclusions
dans De révolutionibus orbium coeestium ou il avait déclaré que la terre tournait autour du
soleil et sur elle-méme. Son travail passe inapercu. Ce n’est qu’aprés qu’il fait grand bruit et
libére les savants des préjugés de sciences théologiques présentés comme des veérités divines.
Le chanoine Copernic se réjouissait intérieurement que la pensée antique perpétuée par
Ptolémée s’effondra par la simple constatation de faits. Mais le poids culturel de I’ Antiquité,
renforcée par la Renaissance, était tel que 1’autorité civile et religieuse s’accordait sur sa défense
dogmatique

Se basant sur les travaux de Nicolas Copernic et Nicolas de Cuse, Giordano Bruno (1548-
1600), démontre de maniere philosophique radicale la proposition d’un Univers infini, peuple

Olame et Masrangar
173



d’une quantité innombrable de mondes identiques au notre. Giordano Bruno, ancien dominicain
qui ne voulait pas désavouer une conception philosophique panthéiste est brulé vif 8 Rome en
1600 aprés huit années de procés par 1’inquisition. L’accusé d’hérésie avait affirmé, entre
autres, que l'univers ¢était infini, qu’il existait une pluralit¢ de mondes et soutenu le
copernicisme.

1.4- Les sciences naissantes au XVIle siécle

Il est arrivé dans I’histoire de la physique naissante, et de certaines autres sciences que les
résultats obtenus entrent en conflit avec les autorités publiques et religieuses. Celles-ci
s’accordent en effet sur un ensemble de croyances qui, en général, incluent une représentation
du monde, un ordre de I’univers et une classification parfois dogmatique de ses composantes.
En 1632 et 1633 a lieu le proces de Galilée en raison de la publication d’un ouvrage rhétorique
et dialectique favorable a 1’ héliocentrisme. Ce proces marque la séparation entre I’ancien et
nouveau en matiere de sciences. C’est une rupture entre la science et la religion, qui méne a un
développement prodigieux de la science. L’Academia dei lincci, dont faisait partie Galilée, était
une société savante qui interdisait de méler politique ou religion a la science. Lors de son proces,
on lui opposa, entre autres, une citation biblique ou Josu¢ s’adressait au soleil pour lui demander
d’arréter sa course. Galilée espérant convaincre le Pape Urbain VIII, qui s’était pourtant opposé
a la mise a I’index de Copernic en 1616, décida de livrer Galilée au tribunal de I’inquisition et
commua immédiatement sa peine en assignation a résidence. Les juges refuserent de regarder
dans la lunette. Le procés portait principalement sur la preuve que Galilée avait désobéie a une
injonction du Saint-Office lui interdisant de discuter des theses coperniciennes héretiques.

Ces controverses sur I’interprétation des passages cosmologiques de la Bible qui laissaient
entendre a 1’époque que I’univers était géocentrique, eurent des conséquences considérables sur
les relations entre la science et la foi. Galilée n’en a pas perdu la foi, car la science qui nait a
I’aube du siécle classique est héritiere de la liberté chrétienne. Nombreux ont été les physiciens
qui etaient ou bien trés religieux, ou bien ordonnés eux-mémes. Par exemple, Nicolas Copernic
était moine, Edme Mariotte était prétre et Georges Lemaitre Abbé.

En novembre 1633, Descartes apprit la condamnation de Galilée. C’est la raison pour laquelle,
en 1634, recevant de son ami Beeckman un exemplaire du dialogue sur les deux grands
systemes du monde, ouvrage de Galilée qui lui avait valu sa condamnation, Descartes décida de
ne fut publié qu’en 1664, aprés la mort de Descartes. Le proces de Galilée (1633) a en quelque
sorte déclenché la carriére philosophique de Descartes.

1.5- le siécle des lumiéres

Le mouvement de rejet de la religion chrétienne, plus particulierement catholique jugée en
maintes contrées obscurantiste placée sous l’inquisition, est stigmatisé par les philosophes
partisans au siécle des lumiéres du projet encyclopédique. L’un des enjeux de ce probléeme
réside en ce que certains passages de la Bible, par exemple Psaumes 92 et 93 sur Dieu roi de
I’univers, que 1’on pourrait qualifier de cosmologiques ¢étaient rédigés dans un sens
géocentrigue, ou a tout le moins ambigu de sorte que, pris a la lettre, ils entraient en conflit
avec les théories de la physique définies par Galilée, Kepler et Newton.

Le Pape Benoit X VI fit donner I’imprimatur aux ceuvres de Galilée en 174, et leva I’index sur
la théorie héliocentrique en 1757. Ces mesures, ainsi que les hommages rendus a Galilée par
les Papes modernes, constituent implicitement une réhabilitation de Galilée par I’Eglise
catholique. L Eglise révisa le principe des études bibliques aux XIX e et XXe siecles. Le Pape
Jean-Paul II nomma en 1981 une commission chargée d’étudier la controverse Ptolémée-
copernicienne. Cette commission remit ses conclusions en 1992. En réalité, I’Eglise, en la
personne du Pape Benoit X1V, prend conscience de la science newtonienne et autorise la théorie
de I’héliocentrisme dés le XVIlle siecle, réhabilitant implicitement Galilée. Dans ses
Philosophiae naturalis principia mathémathica de 1713, Newton avait défendu la thése d’apres
laquelle la création du monde, tout comme sa structure et son devenir, peuvent s’expliquer par

Olame et Masrangar
174



des causes mécaniques, 1’ordre du monde étant garanti par Dieu. La révolution copernicienne
est le passage de la représentation géocentrique a la représentation héliocentrisme au XVlle et
XVllle siecles.
Pour des raisons liees aux dogmes, la religion chrétienne a souvent été en conflit avec la science.
Tous les savants sont d’abord théologiens jusqu’au XVII e siecle en Europe. Certains
scientifiques furent contraints de fournir un age de I’univers conforme & celui fourni par la
Bible : Isaac Newton arrive a un age de la terre de 3998 ans avant J.C, Johannes Kepler fournit
3993 ans avant J. C et Benoit de Maillet qui part de I’hypothése que toute la terre a émergé de
la mer extrapole les vitesses d’¢élévation des continents. Il aboutit a un age de la planete de 2
milliards d’années. Par exemple, des prises de position jugées inopportunes de I’Eglise
catholique au sujet de Galilée ont contribué a jeter un certain discrédit sur le catholicisme sur
la religion ou sur I’exercice du pouvoir religieux dans la cité, qui s’est répercuté sur les autres
religions.
IV- LA FOI RELIGIEUSE FACE A LA SCIENCE MODERNE
La situation commence a se clarifier. Une fois passée la déchristianisation profonde sous la
révolution frangaise, I’encadrement des autorités civiles et chrétiennes se réorganisent sous une
forme conservatrice, parfois non exempte de haine envers les anciens libres penseurs supposés
fauteurs des troubles et dérives révolutionnaires. Les différents chrétiens, protestants et
catholiques, se rendent compte que la controverse engage deux (2) démarches mettant en jeu :
I’exégése : il faut revenir aux textes d’origine en grec ou hébreu et I’herméneutique : il faut
définir des regles d’interprétation qui ne soient pas littérales.
Ces multiples adaptations parfois trés conservatrices ont-elles conduit a un rapprochement ou
un éloignement entre science et religion ?

1.1-Les idées positivistes

Auguste Comte disait : « D’abord spontanée, puis inspirée et ensuite révélée, la religion
devient enfin démontrée » (Auguste Comte, 1852). Il expose sa loi des trois (3) états de I’esprit
humain, qu’il compare aux stades de 1’évolution de I’Homme : théologique ou fictif, dans sa
jeunesse ; métaphysique ou abstrait dans son adolescence et positif dans sa maturité qui devient
I’age de science. Ce dernier état recherche ‘’comment’’ des choses et non le “’pourquoi’’, car
la nature des choses, 1’absolu, I’explication universelle de la nature sont des utopies qui relevent
de la métaphysique et ne doivent pas étre recherchés. La philosophie a pour but d’unifier la
connaissance et d’en faire la synthése face a la dispersion des disciplines qui constitue un danger
pour la science.

1.2-Les théories de Darwin

Darwin fut conscient du caractére révolutionnaire de sa pensée sur 1’origine des espéces. Cela
le fit hésiter aussi bien vis-a-vis des autorités scientifiques que I’origine des autorités
religieuses. Les réactions de I’Eglise furent catégoriques, 1’origine animale de I’homme ne
pouvait qu’étre en contradiction avec la Bible et la doctrine catholique. Dés 1860 le concile
provincial de Cologne, s’oppose a la thése darwinienne et déclare :

Nos parents ont été créés par Dieu immédiatement. C’est pourquoi nous

déclarons tout a fait contraire a I’écriture sainte et a la foi, I’opinion de deux

(2) qui n’ont pas honte d’affirmer que I’homme, quant au corps, est le fruit de

la transformation spontanée d’une nature imparfaite en d’autres de plus en

plus parfaites jusqu’a la nature actuelle (Charles Darwin, 1859,p.....)
La crise moderniste est due au succes de 1I’exégese historico-critique lancée par les chercheurs
et théologiens protestants. Dans I’impératif hérétique, Peter L. Berger écrit: « Le protestantisme
se confronte de maniere innée a la modernité en cela qu’il a suscité un courant de théologiens
qui se sont retournes contre leurs propres Ecritures » (Peter L. Berger écrit en 1979). Cette
hardiesse critique a suscité des succes en Europe avec la laicité et des revers aux USA avec la

Olame et Masrangar
175



création du fondamentalisme protestant qui s’éléve a la fois contre I’infaillibilité pontificale et
contre I’exégese scientifique. Pie IV distinguait vraie science et fausse science ; la vraie est
celle qui se conforme a I’infaillible révélation divine révélation divine, *’étoile’’ qui doit guider
le scientifique et “’lumiére °* qui aide a se préserver des écueils et des erreurs. La science fut
accusée de propager I’athéisme et le matérialisme. La situation théologique n’évolua guére sur
le terrain. La prédication & Notre Dame reste ferme : le catholique posséde la science supréme ;
il ne craint rien de la fausse science parce que toujours elle est confondue ; rien de la vraie
science parce que toujours elle tombe d’accord avec la vérité. Pie X, aillait entreprendre une
véritable chasse aux sorciers pour étouffer les idées nouvelles et en rester a I’enseignement
traditionnel des séminaires ou dans les manuels bien-pensants était écrit: « l’inspiration
préserve l’écrivain sacré de toute erreur, non seulement de toute erreur dogmatique et morale,
mais aussi de toute erreur historique ou scientifique » (p.17). Le séminariste devait s’en tenir
au concordisme, la Bible s’accorder parfaitement avec 1’histoire et la science.

1.3- Le cercle de Vienne
Le cercle de vienne était un regroupement de savants et des philosophes formé a Vienne a partir
de 1923 autour de Moritz Schlick, en vue de développer une nouvelle philosophie de la science
dans un esprit de rigueur et en excluant toute considération métaphysique. Sous le nom de ©’
conception scientifique du monde”’.

La philosophie, qu’elle soit ou ne soit pas considérée comme une véritable science, se réduit a
une élucidation des propositions scientifiques portant directement ou indirectement sur

I’expérience, propositions que les sciences elles-mémes ont pour tache de vérifier. La
philosophie sera donc avant tout philosophie de la science et, s’occupant de cet aspect positif
de la connaissance humaine.

Pour le catholicisme contemporain, la relation entre la foi et la raison est développée dans
I’encyclique fides et ratio (1998). Il y est affirmé que les positions positivistes consistant a
refuser d’admettre comme valable la connaissance religieuse ont été discréditées par la critique
épistémologique :

Le scientisme est un autre danger qu’il faut prendre en considération. Cette
conception philosophique se refuse a admettre comme valables des formes de
connaissance différentes de celles qui sont le propre des sciences positives,
renvoyant au domaine de la pure imagination la connaissance religieuse et
théologique, aussi bien que le savoir éthique et esthétique. Antérieurement,
cette idée s’exprimait a travers le positivisme et le néo-positivisme qui
considéraient comme dépourvues de sens les affirmations de caractére
métaphysique. La Critique épistémologique a discrédité cette position mais
voici qu’elle renait sous les traits nouveaux du scientisme (1998,p....).

Certaines religions ont formé un clergé a composante scientifique qui, au cours du XX e
siecle, était encore estimé. Elles peuvent aussi disposer d’universités, des centres de
recherche comme I’ Académie pontificale des sciences et d’outils de recherche comme
I’Observatoire du Vatican.

Le sujet de rapport entre la science et la religion a inspiré a Bertrand Russell un essai
comprenant un chapitre examinant si la science est elle-méme superstitieuse. 1l faut
ajouter que Bertrand Russell est un partisan d’une science supérieure et dogmatique a
I’arrét immanent indépassable des années 1880. Mais pour le Francais Louis Leprince —
Ringuet comme pour d’autres scientifiques, la science rapproche les hommes sur toute
planéte, alors que les religions les séparent. Il semble qu’entre science et religion, il y ait
de fait une fondamentale différence de nature. La science s’applique a formaliser des lois,

a dire le comment, mais elle n’explique pas le pourquoi de 1’'univers. Ainsi la prévision
de nos actes ne sera jamais donnée par le développement de la recherche. Telle qu’elle se
présente, la science est en soi athée ; pas de traces de Dieu dans I’immense accumulation
d’études qui couvre tous les domaines de la connaissance rationnelle.

Olame et Masrangar
176



L’ Astrophysicien Hubert Reeves souligne que méme si « on a longtemps pense que la
science allait chasser la fonction religieuse, c’était une erreur ». En effet, science et
religion n’abordent pas les mémes questions : La science décrit les phénomenes, les
mécanismes, les principes auxquels nous sommes soumis, en un mot le « comment » de
I’existence. Cependant, les limites de la science actuelle sont bien réelles, comme le met
en évidence Pierre Karli de 1I’Académie des sciences : « notre soif de signification et
d’espérance n’est pas prise en compte par la science car on ne sait pas 1’introduire dans
les équations ! ». En revanche, tout comme la philosophie et I’art de leur c6té, la foi
s’intéresse aux questions existentielles concernant le sens de la vie, la présence de I’au-
dela, I’existence de Dieu, la relation des Hommes avec lui et s’oriente donc sur le
pourquoi de I’existence.
1.4- Position de I’Eglise catholique au xx siécle
Deés le début de son pontificat, le 10 novembre 1979, Jean-Paul II a d’abord souhaité
approfondir le cas de Galilée. Le 03 juillet 1981, il nomme une commission d’étude composée
de théologiens, de savants et d’historiens afin de faire disparaitre la défiance que cette affaire
oppose encore dans beaucoup d’esprits a une concorde fructueuse entre science et foi. Le 31
octobre 1992, la commission remet les conclusions de son rapport et Jean-Paul Il fait un
discours devant I’ Académie pontificale des sciences :

Ainsi la science nouvelle, avec ses méthodes et la liberté de recherche qu’elle

suppose, obligeait les théologiens a s’interroger sur leurs propres critéres

d’interprétation de I’Ecriture. La plupart n’ont pas su le faire. Paradoxalement,

Galilée, croyant sincére, s’est montré plus perspicace sur ce point que ses

adversaires théologiens (Jean-Paul 11, 1992, p.....)
Dans son message adressé a 1’académie pontificale des sciences le 22 octobre 1996, il affirma
I’acceptation de la théorie de I’évolution ou, plus exactement des théories de 1’évolution, dont
la théorie darwinienne : « aujourd hui, prés d 'un demi-siécle apreés la parution de I’Encyclique,
de nouvelles connaissances conduisent a reconnaitre dans la théorie de I’évolution plus qu 'une
hypothése » (P. 11)

Le cardinal Paul Poupard, président de /’Académie pontificale de la culture, précise en effet que
la distinction épistémologique entre les savoirs est une condition nécessaire pour éviter des
formes dommageables de confusion, cependant si la science et la foi sont des savoirs de formes
profondément différentes, il n’est pas vrai de penser et d’enseigner, comme le font certains,
qu’ils constituent des mondes a part et séparés, qui ne se rejoignent jamais : si I’un et ’autre
ont un sens pour I’homme, c’est dans la vérité et la vérit¢é de ’homme qu’ils deviennent,
paradoxalement, des paralléles convergentes. Ainsi le Magistére de I’Eglise catholique refusait
de soutenir les campagnes en faveur du créationnisme.

V- LA DIVERGENCE ENTRE RELIGION ET SCIENCE

Le principal point divergent entre la religion et la science réside dans la nature de leurs
fondements : la science repose sur la raison, la logique et la preuve objective, tandis que la
religion s’appuie sur la croyance, 1’autorité et 1I’expérience subjective. La science cherche des
verités vérifiables, ce qui est contraire au caractere dogmatique et non objectif des croyances
religieuses, qui impliquent une adhésion a des propositions sans certitude objective. La science
utilise la méthode scientifique, basée sur 1’observation, 1’expérimentation et I’analyse
rationnelle pour établir des connaissances. La religion, en revanche, fait appel a la foi, a la
révélation et a des textes sacrés. La science vise des Vvérités objectives, demontrables et
universellement acceptées. La vérité religieuse est subjective, basée sur la conviction
personnelle et la certitude intérieure. La science explique le fonctionnement du monde
naturel, tandis que la religion aborde les questions de sens, de morale et d’existence
spirituelle.

Olame et Masrangar
177


https://www.google.com/search?sca_esv=1cd912c63e8479c3&cs=0&sxsrf=AE3TifOtjpfWiVk1dFYNtQy97dDZm4CFRw%3A1757673459786&q=croyance&sa=X&ved=2ahUKEwj3yMzxg9OPAxWmVTABHbvEHqIQxccNegQIAhAB&mstk=AUtExfCNEBD7MBF0k9ByqH9_5waT2vY6RF-jwlQB94c5rY1E-hHAUFG0429lruKn7K202xJXgPr07zybKf9E0Z3DkrsQwgRx0vKgjrsy6FyitoGiCeCninfT5UqHIOZ8b-855c1FRDEya9_1ecLQF7KvMFP8uodFQ_GYb4szNY9dBLJEh831ru1oBXbzlx-FiFTguCjBADjjP9EBWqDfRdetamg2Wx748N4eGTFk8g7O7Xe1vNEdlMgd-IhJfvaL2vU2kaN2LIrvu5UFkvxwab1a7tAc&csui=3

La science progresse en remettant en cause les idees établies, tandis que la religion est
caractérisée par des dogmes et des crédos auxquels il faut adhérer. L’adhésion dans la science
repose sur la certitude objective de la vérité, tandis qu’en religion, le croyant adhere sans cette
certitude objective, selon le Lycée Félix Eboué.

En résumé, la religion et la science sont deux sphéres distinctes qui abordent le monde
difféeremment : I’une par la foi et I’autre par la raison et I’observation.

VI - LA COMPLEMENTARITE ENTRE RELIGION ET SCIENCE

Cette reflexion de Martin Luther King résume bien ce rapport fécond entre la religion et science :
1l peut y avoir conflit entre Hommes de religion a [’esprit fragile

et Hommes de science a [’esprit ferme, mais point entre science

et religion. Leurs mondes respectifs sont distincts et leurs

méthodes différentes. La science recherche, la religion

interpréte. La science donne a I’homme une connaissance qu’est

puissance ; la religion donne a I’homme une sagesse qu’est

contrdle. La science s ’occupe de des faits, la religion s ’occupe

de valeurs. Ce ne sont pas deux rivales. Elles sont

complémentaires. La science empéche la religion de sombrer

dans lirrationalisme impotent et ['obscurantisme paralysant. La

religion retient la science de s embourber dans le matérialisme

suranné et le nihilisme moral (Martin Luther King,2008,p.....)
Aujourd’hui, I’Eglise catholique romaine ne se préoccupe pas des questions de structure
physique de I'univers. Les questions de foi interviennent plutdt lors de 1’application des
théories dans la vie quotidienne. Le 14 septembre 1998, le Pape Jean-Paul Il a publié
I’encyclique Fides ratio, qui synthétise cette relation entre la foi et la raison. Commencant
a la formule de Socrate : « Connais-toi toi-méme », elle se poursuit par cette phrase : « La
foi et la raison sont comme deux ailes qui permettent a I’esprit humain de s’élever vers la
contemplation de la vérité ». Le Pape Benoit XVI, successeur de Jean-Paul Il, a précisé
le point de vue de Magistére de I’Eglise catholique en avril 2007 : « Le christianisme a
fait I’option de la priorité de la raison créatrice au debut de tout et principe de tout ».

Au XXI e siecle, un grand nombre des physiciens, et des scientifiques plus généralement,
admettent volontiers avoir des convictions religieuses. On constate qu’aux Etats-Unis, comme
en Europe, on a réalisé qu’il ne faut pas prendre au pied de la lettre les inscriptions bibliques,
ce qui est la position commune des catholiques et des protestants. La paix, la moralité et bien-
étre sont a rechercher dans le rapport entre la religion et la science. Croire est un pari qu’on ne
se perd jamais comme le dit Blaise Pascal.

Les convergences entre science et religion peuvent inclure leur recherche commune d'une
compréehension du monde et de la vérité, ainsi que la valorisation de la raison et de I'éthique,
qui, dans certaines approches, peut mener a la connaissance du divin. L'idée est que la religion
peut trouver un terrain d'entente avec la science dans des domaines non empiriques, ou via une
approche théologique qui intégre la nature et la raison comme moyens de se rapprocher de
Dieu.

Les deux domaines s'intéressent a la compréhension du monde, I'un par I'expérimentation et
I'autre par la foi ou l'autorité, cherchant a donner un sens a I'existence humaine. Certaines
perspectives théologiques voient la raison et les lois de la nature comme des aspects d'une
méme légalité naturelle ou Dieu est accessible par la connaissance. Des approches comme
I'intégration ou le dialogue peuvent étre considérées comme des convergences ou la science

Olame et Masrangar
178



et la religion, tout en étant distinctes, peuvent se compléter ou interagir de maniere
productive. La science peut étre vue comme la découverte des lois que Dieu aurait mises en
place pour organiser I'univers, se rapprochant ainsi de la connaissance du Créateur.

Dans une perspective de dialogue, la science et la religion peuvent avoir des objets d'étude
différents mais s'engager dans un échange constructif. L'argument d'une loi naturelle dans la
philosophie des religions peut renforcer le lien entre la nature (science) et Dieu (religion), en
suggeérant que I'ordre de l'univers révéle une intelligence divine.

En résumé, les convergences résident dans la quéte de sens, l'utilisation de la raison et l'idee
que l'univers peut étre le reflet d'une intention ou d'une conception plus large.

CONCLUSION

Au terme de notre analyse sur la religion et science, a travers le temps, 1’espace, et inquisitions,
des excommunications et réhabilitions, des condamnations et canonisations, nous pouvons dire
que ces deux domaines sont toutes importantes et méme necessaires pour I’homme et pour la
société. Etant multidimensionnel, corps, ame, esprit et social, I’homme est mu par la raison et
la foi, la connaissance et la croyance, I’hypothése et I’espérance, bref, par science et la religion.
Ni I’obscurantisme extrémiste religieux ni I’absolutisme rationaliste ou scientisme ne sont
constructifs mais destructrice de 1’individu et de la société. Une croyance aveugle est pire que
I’incrédulité et une connaissance exclusiviste et pire que I’ignorance. Néanmoins, ne peut-on
pas dire, a travers notre analyse, que c’est I’interprétation biblique par certains religieux peu
informés par la connaissance biblique qui créent des ennuis entre la religion et science ?

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES
— Avristote, Organon, 384 et 322
— Auguste Comte :
— Systéme de politique positive, 1851
— Discours sur ’ensemble du positivisme, 1844
— La philosophie positive, 1848
— Discours sur [’esprit, 1844
— Le catéchisme positiviste, 1852

Olame et Masrangar
179



Cours de philosophie positive, 1798
Bertrand RUSSELL :
- Science et religion, Gallimard, paris, 1990
- Essai sur les fondements de la géométrie, 1989
- Théorie de la connaissance, tradition jean-Michel Roy, 1913
-Les principes des Mathématiques, PUF, 1989
- Problémes de philosophie, Payot, 1989
- Principes de reconstruction sociale, Presses de [’Université Laval, 2008

Pascal Blaise :
Pensées, 1670
Les provinciales, 1657
Le traité du triangle arithmétique, 1665
Discours sur la condition des grands, 1971
Bruno Alexandre, Création ou évolution ? , éditions des écrivains, Paris 2004
Charles Darwin, L Origine des espéces, 1859
Christian de Duve, 4 [’écoute du vivant, éditions Odile Jacob, Paris, 2000
Christophe Theobald, L ‘univers n’est pas sourd, Bayard, Paris, 2006
Claude Combes, Darwin, dessine-moi les hommes, éditions le pommier, Paris, 2006
Denis Alexander :
- Science et foi, Frison Roche, Paris, 2005
- Devenir un homme : apprendre a étre et a aimer, Strasbourg, la nuée bleue, 2009
Encarta, 2010
Encyclopédie universalis, 2011
Galilée, La vision révolutionnaire du ciel, 1609
Georges Charpak et Henri Broch, Devenez sorcier, devenez savants, éditions Odile
Jacob, Paris 2002
Georges Minois, [’Eglise et la science, Histoire d'un malentendu, Tome 1, Fayard,
Paris, 1991
Gérard Bonnot :
- Lavie, c’est autre chose, éditions Pierre Belfond, Paris, 1976
- Petite philosophie a l'usage des non-philosophes, Albert Jacquard Livre de
poche, Paris, 1997
- German social, Democracy, longmans, 1896
Hubert Reeves :
Poussieres d’Etoiles, 1984
Patience dans [’azur, 1981
L ’Univers, 2009
La biodiversité, 2017
La plus belle histoire du monde, 1995
Israél Finkelstein et Neil Asher Silberman, La Bible dévoilée. Les nouvelles révéelations
de l'archéologie, éditions Bayard, Paris, 2002
Jacques Amould, La Marche a [’étoile, Albin Michel, éditions Broché, Paris, 2006
Jean Dubessy et Guillaume Lecointre, Intrusion spiritualistes et impostures
intellectuelles en sciences, éditions Syllepse, Paris, 2001
Jean Gagnepain, Raison de plus ou raison de moins, éditions Cerf, Paris, 2005
Jean Michel Maldamé, Science et foi en quéte d’unité: Discours scientifiques et
discours théologiques, éditions Cerf, Paris 2003

Olame et Masrangar
180



Jean Rostand, Pensées d’un biologiste, éditions Stock / j’ai lu, Paris, 1954
Kepler :
Astronomia nova, 1609
L’Academia Europaea 1979
L’homme agressif, Paris, Odile Jacob, 1987
Le cerveau et la liberté, Paris, Odile Jacob, 1995
Le réve de Martin Luther King, documents d’analyse et de réflexion, février 2008,
Centre EC, Bruxelles Asbi, soutenue par le service d’éducation permanente de la
Communauté francaise
Les principes des mathématiques, PUF, 1989
Les racines de la violence : réflexions d 'un neurolobiologiste, Paris, Odile Jacob, 2002
Maurice Bucaille, La Bible, le Coran et la science, éditions Pocket, Seghers, Paris, 1976
Michele Morange, Les secrets du vivant, éditions la Découverte, Paris, 2005
Martin Luther King :
Musée virtuel de protestantisme : | have a dream, le 28 aolt 1963, Washington au Etats-
Unis
Neurobiologie des comportements agressifs, PUF, 1982, 90 p
Newton Isaac, Principia mathematica, 1714
Nicolas COPERNIC, Commentariolus, 1543
Noblesse chrétienne de la nation allemande sur la captivité babylonienne de I’Eglise et
sur la liberté d’un chrétien ( https://en.wikipedia.org)
Pascal Boyer, Et [’homme créa les dieux, éditions Gallimard/Folio essais, Paris, 2003
Patrick Jean-Baptiste, la Biologie de Dieu : comment les sciences du cerveau expliquent
la religion et la foi, éditions Agneés Vienot, Paris, 2003
Patrick Tort :

- Darwin et la philosophie : religion, morale, matérialisme, éditions Kime, Paris,

2004

- Darwin n’est pas celui quon croit, éditions Le cavalier Bleu, Paris, 2010
Pierre KARLI :
L’ homme agressif, 1987
Le cerveau et la liberté, 1995
Neurobiologie des comportements d’agression, 1982
Le besoin de [’autre, 2011
Principes de reconstruction sociale, Presses de 1’université Laval, 2008
Devenir un homme, 2009
Robert Imbert-Nergal, Les sciences occultes ne sont pas des sciences, éditions
Rationalistes, Paris, 1959
Stephen Jay Gould, Le Renard et le Hérisson, éditions Seuil, Paris, 2005
Thierry Magnin, Entre science et religion, éditions Du Rocher, Paris, 1998
Victor J. Stenger, Dieu, [’hypothese erronée : comment la science prouve que Dieu
n’existe pas, éditions H et O, Paris, 2009

Olame et Masrangar
181


https://en.wikipedia.org/

