
 

                                                                                          Olame et Masrangar 
168 

 

 

Vol. 4, N°15, pp. 168– 181, DECEMBRE 2025 

Copy©right 2024 / licensed under CC BY 4.0 

Author(s) retain the copyright of this article 

ISSN : 1987-1465 

DOI : https://doi.org/10.62197/VYZA6354 

Indexation : Copernicus, CrossRef, Mir@bel, Sudoc, 

ASCI, Zenodo 

Email : RevueKurukanFuga2021@gmail.com 

Site :  https://revue-kurukanfuga.net 

La Revue Africaine des 

Lettres, des Sciences 

Humaines et Sociales 

KURUKAN FUGA 

 RELIGION ET SCIENCE : DISCORDENCE ET CONCORDENCE 

CHEZ CERTAINS PHILOSOPHES 

Dr OLAME HOUMINA Patrice-Enseignant- chercheur/ Chef de Département de Lettres 

Modernes à l’Université de Moundou/Tchad-Mail : houminaolame@gmail.com 

Dr MASRANGAR NADJIARA-Enseignant- chercheur à l’Université de Moundou/Tchad-

Mail : modjialta@gmail.com 

 
Résumé: La relation entre religion et science constituent l’un des débats les plus anciens et les plus complexes de l’histoire 

intellectuelle. Certains penseurs examinent une opposition irréductible, d’autres trouvent que les deux domaines peuvent se 

cohabiter. Leurs divergences méthodologiques stimulent la pensée ; leurs convergences fécondent l'innovation. L’un des 

exemples les plus célèbres de tension entre science et religion est le procès de Galilée (1633). L’Église catholique accuse 

Galilée pour avoir un soutien à l’héliocentrisme (la Terre autour du Soleil), en contradiction avec la conférence littérale de 

la Bible (Josué 10:13). Ce conflit a marqué une rupture entre autorité symbolique religieuse et découverte scientifique 

(Drake, 1978). Au XIXe siècle, la théorie de l’évolution de Charles Darwin (1859) a flammé une vive opposition de certaines 

communautés religieuses, à la tête du créationnisme biblique. La science explorant les mécanismes du monde naturel, et la 

religion abordant les questions de sens et de moral. Les deux domaines s'intéressent à la compréhension du monde, l'un par 

l'expérimentation et l'autre par la foi ou l'autorité, cherchant à donner un sens à l'existence humaine. Certaines perspectives 

théologiques voient la raison et les lois de la nature comme des aspects d'une même légalité naturelle où Dieu est accessible 

par la connaissance.  Des approches comme l'intégration ou le dialogue peuvent être considérées comme des convergences 

où la science et la religion, tout en étant distinctes, peuvent se compléter ou interagir de manière productive. La science peut 

être vue comme la découverte des lois que Dieu aurait mises en place pour organiser l'univers, se rapprochant ainsi de la 

connaissance du Créateur. Cet article examine les deux systèmes de pensée, en s’appuyant sur les références académiques 

solides.  

Mots clés : Convergence, divergence, philosophie, religion, science, théologie 

************* 

Abstract : The relationship between religion and science constitutes one of the oldest and most complex debates in 

intellectual history. Some thinkers examine an irreconcilable opposition, while others find that the two domains can coexist. 

Their methodological divergences stimulate thought; their convergences foster innovation. One of the most famous 

examples of tension between science and religion is the trial of Galileo (1633). The Catholic Church accused Galileo of 

supporting heliocentrism (the Earth revolving around the Sun), in contradiction with the literal account in the Bible (Joshua 

10:13). This conflict marked a rupture between religious symbolic authority and scientific discovery (Drake, 1978). In the 

19th century, Charles Darwin's theory of evolution (1859) ignited fierce opposition from certain religious communities, at 

the forefront of biblical creationism. Science explores the mechanisms of the natural world, while religion addresses 

questions of meaning and morality.Both fields are concerned with understanding the world, one through experimentation 

and the other through faith or authority, seeking to give meaning to human existence. Some theological perspectives view 

reason and the laws of nature as aspects of the same natural law, where God is accessible through knowledge. Approaches 

such as integration or dialogue can be seen as points of convergence where science and religion, while distinct, can 

complement each other or interact productively. Science can be viewed as the discovery of the laws that God may have 

established to organize the universe, thus bringing us closer to knowledge of the Creator. This article examines both systems 

of thought, drawing on solid academic references. 

Key words : Convergence, divergence, philosophy, religion, science, theology. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:houminaolame@gmail.com


 

                                                                                          Olame et Masrangar 
169 

 

INTRODUCTION 

 

 

D’où venons-nous ? Qui sommes-nous ? Que savons-nous ? Où allons-nous ? Telles sont entre 

autres interrogations que tout homme peut se poser. La philosophie, la Religion et la Science 

tentent de répondre, chacune dans son domaine. Les appréhensions peuvent être 

complémentaires ou compatibles, mais aussi opposées ou conflictuelles. 

Le problème de savoir s’il y a de liens entre la Religion et la Science. Si oui, lesquels ? La 

Religion et la Science sont-elles simultanées et successives dans le temps et l’homme ?Sont-

elles compatibles ou incompatibles ? Pour scruter ces interrogations, nous adopterons une 

démarche diachronique nous permettant de remonter l’histoire de l’Antiquité à nos jours. 

Compte tenu de ces relations chancelantes et labyrinthiques, nous ferons aussi au fur et mesure 

l’analyse critique du rapport entre la Religion et la Science. 

Notre travail partira des temps immémoriaux du Torah hébraïque et des panthéons de la Grèce 

antique. Nous nous attarderons sur l’obscurantisme moyenâgeux et sur les lumières suivant la 

Renaissance pour en arriver à notre ère de technoscience.    

 

I – DEFINITION DES CONCEPTS 

La relation entre religion et science n’est pas unidimensionnelle. Les conflits historiques 

existent, des modèles de dialogue et de complémentarité. La science explore le fonctionnement 

du monde, que la religion aborde les questions de sens et de valeurs. Une coexistence pacifique 

est possible, à condition de respecter les méthodologies propres à notre domaine. 

1.1- La Religion  

Le terme religion vient du latin religio ou religere qui signifie «  relation » ou «  relier » 

(Dictionnaire Larousse)  Elle est le lien entre les hommes et les êtres supérieurs, les divinités, 

Dieu. Cette relation est possible par la foi, la croyance. Littéralement, la religion est définie 

comme un ensemble des croyances et des rites comprenant des subjectifs tels le sentiment 

religieux, la foi et des aspects objectifs tels des cérémonies, des institutions. Ainsi une religion 

est la croyance, partagée par une communauté des fidèles, en des forces supérieures à l’homme. 

Cette croyance est intime, personnelle : c’est le cas par exemple pour les religions anciennes 

des Celtes, des Egyptiens, des Grecs et des Romains de l’Antiquité. Lorsque les croyants sont 

embrigadés dans une croyance jusqu’à perdre tout ou partie  de leur liberté, on parle de secte. 

1.2- La Science 

Le mot science vient du latin scientia, qui signifie «  connaître » (Dictionnaire Larousse). Dans 

son sens le plus large, elle est une connaissance systématisée ; dans un sens plus restreint, tout 

savoir considéré comme objectif et, par conséquent, vérifiable. Chaque domaine de 

connaissance donne lieu à une science qui lui est propre. Dans ce sens, il s’agit plus précisément 

d’un ensemble cohérent de lois, considérées comme valables jusqu’à moment où de nouvelles 

découvertes viendraient les infirmer, ou des conventions, décrites de manière que tous les 

spécialistes de ce domaine puissent partager un langage, des expériences et des résultats. Toute 

connaissance qui peut être rendue douteuse ne doit pas être appelée du nom de science. 

La recherche d’une définition exhaustive de la science, amorcée par les penseurs de l’Antiquité, 

constitue l’un des thèmes majeurs de la philosophie des sciences. En Grec, dianoia, 

généralement employé dans le sens de pensée discursive, est approche scientifique visant à la 

connaissance ; épistémè est, selon Platon, la connaissance parfaite ; ensemble, elle désigne le 



 

                                                                                          Olame et Masrangar 
170 

savoir. Selon Aristote, l’épistémè ne concerne que ce qui est objet de démonstration. Descartes 

va plus loin dans le rationalisme en affirmant que toute connaissance qui peut être rendue 

douteuse ne doit pas être appelée du nom de science. Connaissance, savoir, science, ces termes 

se renvoient l’un à l’autre dans un cadre général appelé théorie de la connaissance. 

II – HISTORIQUE DE LA RELATION ENTRE LA RELIGION ET LA SCIENCE   

La relation entre science et religion est un sujet abordé depuis l’Antiquité dans de nombreux 

champs d’investigation, dont la philosophie des sciences, la théologie, l’histoire de science et 

l’histoire de religions. De l’époque médiévale à la Renaissance, cette relation oscille entre la 

collaboration et le conflit ou l’opposition. Avec le développement fulgurant des sciences et 

technosciences, cette relation plus complexe de nos jours. 

1.1-A L’Antiquité 

a)-Le judéo-christianisme et la science 

Il n’existait pas de termes en hébreu classique pour désigner le « judaïsme » ou la « religion ». 

Les juifs se referaient exclusivement à la torah, recueil des instructions divines révélées à Israël, 

laquelle imposait une façon de vivre selon la halakha, l’ensemble des lois, coutumes et pratiques 

du judaïsme. A la fois règle et vision du monde, le judaïsme rabbinique classique offrait ainsi 

un système culturel englobant la totalité des activités individuelles et communautaires sous la 

loi de Dieu.    

Dans la Genèse, la nature est présentée dans le récit de la création, comme l’œuvre d’un Dieu 

créateur : « au commencement, Dieu créa les cieux et la terre » (Genèse 1.1). La création se 

poursuit tout au long de six jours. Le sixième jour, Dieu crée l’homme et la femme : «  Et Dieu 

les bénit, et il leur dit : Soyez féconds,  multipliez, remplissez la terre et soumettez-la, et 

dominez sur les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel et sur tout animal qui se meut sur la 

terre. » (Genèse 1. 28). La nature est alors présentée comme un accès à l’écriture sainte. D’une 

certaine façon, on peut dire que le christianisme, suivant la tradition biblique et judaïque, a 

désacralisé la nature, qui fut alors associée à celle d’une transcendance divine, extérieure à 

l’homme. 

Le christianisme est issu du judaïsme, fondé sur la personne et l’enseignement de Jésus. Il a 

profondément marqué la culture occidentale, est aujourd’hui la plus répandue des religions du 

monde. Elle est fortement présentée sur tous les continents du globe, et compte plus de 1,9 

milliard de fidèles dans le monde. Jérusalem reste le centre du mouvement chrétien jusqu’à la 

destruction de la ville par l’armée romaine, en 70 apr. J,-C. Le  christianisme rayonne à partir 

de ce centre, d’abord dans le pays, gagnant les autres villes de Palestine, puis au-delà. Les 

apôtres portent leur message essentiellement aux adeptes du judaïsme, auxquels ils présentent 

le christianisme comme «  nouveau », non pas dans le sens d’une religion nouvelle venue 

d’ailleurs, mais comme un mouvement qui perpétue et accomplit la promesse de Dieu faite à 

Abraham, Isaac et Jacob. Dès le début, le christianisme entretient avec le judaïsme une relation 

duelle de continuité et d’accomplissement, d’antithèse et d’affirmation. Lorsque  Jésus est 

interrogé à propos de la Loi juive, il répond en effet : « je ne suis pas venu pour abolir, mais 

pour accomplir ». La conversation forcée des juifs au Moyen Age et la longue histoire de 

l’antisémitisme, malgré une condamnation par les chefs des différentes Eglises, prouvent que 

l’antithèse prend le dessus sur l’affirmation. En revanche, il n’Ya jamais de véritable rupture 

de continuité entre judaïsme et christianisme. La présence d’un nombre important d’éléments 

liés au judaïsme dans la Bible rappelle aux chrétiens que celui qu’ils vénèrent comme leur 

seigneur est juif lui-même en tant qu’homme, et que le Nouveau Testament auquel il est annexé. 

Le christianisme commence à s’éloigner de ses racines juives vers la fin du11e siècle. En effet, 

un changement notable se produit alors : les chrétiens d’origine non juive, appelés les Gentils, 

dépassent en nombre les juifs convertis au christianisme. Ce phénomène vient principalement 



 

                                                                                          Olame et Masrangar 
171 

de l’action de Saint Paul. Né juif et profondément engagé dans le judaïsme, il se convertit au 

christianisme et se perçoit comme «  l’instrument » désigné par Dieu pour porter la parole du 

Christ aux Gentils, c’est- à -dire aux païens. C’est celui qui formule, dans ses Epitres adressées 

aux premières  Eglises chrétiennes, les idées et les termes qui constituent par la suite l’essentiel 

de la doctrine chrétienne. Saint Paul est considéré, à juste  titre, comme le «  premier théologien 

chrétien ». Bon nombre des théologiens après lui se fondent sur ses Epitres, consignées depuis 

lors dans le Nouveau Testament, pour élaborer leurs idées et concepts. 

Les Epitres de Saint Paul et d’autres sources datant de deux premiers siècles nous relèvent 

certaines informations relatives à l’organisation des premières églises. Les Epitres à Timothée 

et à Tite, attribuées à tort par les exégètes à Paul, attestent des débuts d’une organisation fondée 

sur une transmission de pouvoirs, par ordination, des premiers apôtres, y compris Paul lui-

même, à des « évêques ». Les termes d’évêque, de prêtre et de diacre apparaissent dans les 

documents de l’époque comme ces différents ordres. Ce n’est qu’à partir du IIIe siècle que 

s’affirme l’autorité des évêques, considérés comme les dignes successeurs des apôtres, à 

condition de vivre et d’enseigner selon l’éthique de ceux-ci, et en conformité avec leurs 

enseignements. 

b)- Le Paganisme et la science 

Paganisme, nom donné par les chrétiens de la fin de l’Empire romain aux anciennes croyances 

et pratiques religieuses polythéistes. Le terme, en latin paganus, qui signifie « païen », ou 

« paysan », s’applique au groupe et à l’individu en tant que membre de ce groupe. Devant le 

cas d’un membre d’une communauté païenne qui ne converti au christianisme, on parle de 

pagano-chrétien. Au sens chrétien, le terme s’applique à tous les baptisés, et plus précisément 

à tout groupe religieux qui ne fait pas partie de l’alliance. Ainsi, juifs et  musulmans ne pourront 

pas être appelés païens. Les païens sont, pour les chrétiens, des hommes appartenant à un groupe 

ethnique donné qui n’ont pas encore historiquement entendu l’appel du christianisme ou le 

refusent au nom de leurs traditions religieuses. 

La Grèse est considérée de plus paganisée, car il y a autant de  dieux qu’il y a des phénomènes. 

Le paganisme et la science ne font pas toujours bon usage. L’apogée de ce conflit est atteinte 

par la condamnation de Socrate. Celui qu’est déclaré par les Oracles le plus sage de la Cité est 

accusé d’impiété et de corruption de jeunesse et condamné par absorption de la ciguë. 

Le terme désigne aujourd’hui une grande diversité de religions indigènes ou traditionnelles. Les 

religions ne sont pas toutes disposées à accepter une telle désignation en raison de connotations 

souvent négatives et péjoratives dont le terme a été entaché durant la période coloniale 

notamment en Afrique. 

c)- Le bouddhisme, indouisme et la science 

Le bouddhisme, l’une de grandes religions du monde, apparue an nord de l’Inde au VI e siècle 

avant notre ère, et fondée sur les enseignements du Bouddha historique. L’enseignement du 

bouddhisme repose sur la vie et l’expérience de Bouddha. Selon la tradition, après avoir passé 

plus de sept ans à fréquenter les  ascètes de son pays, il aurait réfuté les principes philosophes 

essentiels de l’hindouisme et aurait fondé une communauté monastique dans le but de partager 

son expérience d’Eveil. Le bouddhisme et l’hindouisme font bon ménage avec la science, car 

ils prônent la connaissance  de la nature et de confirmer à ses lois. 

Ils exhortent à la pratique du yoga. En effet, le yoga est l’un des six systèmes classiques de la 

philosophie hindoue. Il se distingue des autres systèmes par les méthodes de contrôle du corps 

et les pouvoirs magiques attribués à ses adeptes avancés. Le yoga affirme que, par pratique de 

certaines techniques, on peut réussir à se libérer des faiblesses de la chair, des illusions des sens 

et des embuches de la pensée et à atteindre ainsi la communion avec l’objet de la connaissance, 

Selon cette doctrine, une telle communion constitue le seul véritable mode de connaissance. 

Pour la plupart des yogis (personnes qui participent  le yoga), l’objet de la connaissance est le 

Brahman, la « Loi suprême », l’esprit universel. Une minorité de yogis athées  cherchent la 



 

                                                                                          Olame et Masrangar 
172 

connaissance parfaite de soi plutôt que celle de Dieu. Dans tous les cas, le but suprême de toute 

pratique du yoga est la connaissance, et non pas les exploits d’ascétisme et clairvoyance, ou 

l’accomplissement de miracles, comme on le suppose communément. En effet, le yoga 

n’approuve pas l’ascétisme astreignant ; il insiste sur le fait que l’entrainement physique et 

mental ne doit pas se donner en spectacle mais servir seulement à des fins spirituelles. 

1.2 – Au Moyen-âge et à la Renaissance 

a) - A l’époque médiévale 

A l’époque médiévale, la science, la géométrie et l’astronomie étaient directement liées au 

divin. Cette religion qui a profondément évolué tant dans ses rituels que dans ses conceptions 

et croyances. Augustin d’Hippone (354-430) ne fut pas un scientifique mais il influença 

fortement le développement de la pensée occidentale par ses conceptions philosophiques. Au 

début du Moyen-âge, la science était prise entre deux grands courants théologiques. Le premier 

prônait l’étude unique de la question du salut, la science ne pouvant que nuire aux âmes 

chrétiennes. Le second courant enseignait que l’étude du monde apprend à reconnaître et à 

respecter la grandeur de son créateur. Augustin défendit ardemment cette idée. Pour lui, la 

science avait un rôle à jouer dans la religion chrétienne. Il développa la théorie divine du savoir 

selon laquelle l’univers, expression de la volonté divine, ne pouvait qu’être bon, et son étude 

renforcer la foi. 

Par l’intermédiaire des traductions et des commentaires des philosophes arabes comme 

Avicenne et Averroès, l’œuvre d’Aristote est parvenue en occident et a nourri la pensée 

médiévale qui ne percevait pas toujours les fondements païens ou panthéistes. Ainsi, parcequ’au 

XIIIe siècle, les clercs ont adopté une partie de cet héritage antique et que les arts libéraux 

exploitent une fraction des savoirs pour justifier leurs rapides réalisations techniques, Thomas 

d’Aquin tente de concilier par une grande synthèse systématique la philosophie de la nature 

aristotélicienne  et la foi révélée des  Pères de l’Eglise et des Ecritures. Des religions ont 

encouragé le développement de la recherche de savoirs, comme ce fut le cas de l’Islam entre 

IXe et le XVe siècle, qui le fut d’ailleurs pour des raisons religieuses, en profitant très largement 

de l’apport des civilisations soumises par l’Islam. 

Averroès (1126-1198) consacre toute sa vie à l’œuvre d’Aristote. Il cherche à en retrouver le 

sens originel en la débarrassant de toutes les interprétations faites jusque-là. Il s’est l’approprié 

avec assez de pénétration et de puissance pour construire un système qui porte sa marque 

personnelle. C’est à la question de l’origine des êtres qu’il s’intéresse le plus. Selon lui, Aristote 

prétend que rien ne vient du néant et que ni la forme, ni la matière ne sont créées. Le mouvement 

serait éternel et continu : c’est la doctrine de l’éternité de la matière. Il distingue en l’homme 

l’intellect passif et l’intellect actif. Celui-ci se situerait au-delà de l’individu : il lui serait 

supérieur, antérieur, extérieur car il serait immortel. L’immortalité serait un attribut de l’espèce 

et non de l’individu. Cette distinction conduit Averroès à séparer radicalement raison et foi, les 

lumières de la révélation n’étant accessibles qu’à l’intellect actif. Les principes d’Averroès 

considérés comme dangereux seront finalement condamnés par l’Eglise en 1240, puis en 1513 

soulignant l’influence considérable du philosophe arabe en occident, notamment dans les écoles 

médiévales. Condamné en son temps par la religion musulmane qui lui reproche de déformer 

les préceptes de la foi, Averroès doit fuir, se cacher, vivre dans la clandestinité et la pauvreté, 

jusqu’à ce qu’il soit rappelé à Marrakech, où il meurt, réhabilité, en 1198. 

Saint Thomas d’Aquin (1225-1274), en revanche, cherchera à les réconcilier, fondant la 

théologie comme science rationnelle. Ces doctrines philosophiques soulèveront des débats 

passionnés dans le monde chrétien et trouveront presqu’autant de  disciples que d’opposants. 

La tendance à séparer la raison et la foi comme relevant de deux ordres de vérité distincts 

risquait de ruiner les efforts de ceux qui voulaient au contraire concilier, à travers Aristote, le 

savoir profane et la foi révélée. 



 

                                                                                          Olame et Masrangar 
173 

IL fut mêlé en 1268, à une controverse autour de l’aristotélisme opposant les partisans de la 

philosophie de Saint Augustin aux averroïstes. Les premiers se sentaient menacés par les 

seconds qui prônaient l’indépendance de la philosophie vis-vis de la révélation. Au cœur de 

débat, Thomas d’Aquin soutenait alors une position intermédiaire qui lie foi et raison. Pour lui, 

le savoir reposait à la fois sur des vérités de foi et des vérités de l’expérience, les unes plus que 

les autres suivant que le sujet d’examen concerne le spirituel ou matériel. Par ailleurs, les 

chrétiens, selon lui, n’avaient pas à craindre la philosophie païenne car toute étude de la nature 

est l’œuvre de Dieu. Toutefois, malgré sa position modérée, Thomas, d’Aquin est condamné en 

même temps que les Averroïstes. Appelé en 1272 à Naples pour y créer un stadium, il meurt 

deux ans plus tard. En 1277, les maitres de Paris, alors la plus haute juridiction théologique de 

l’Eglise, le condamnent à nouveau pour certains de ses écrits. Mais très vite après cet épisode, 

on commence à prendre conscience de la valeur des efforts déployés par Thomas d’Aquin pour 

réconcilier la science grecque et l’orthodoxie chrétienne. Il sera canonisé dès 1323. 

C’est à Thomas d’ Aquin, et d’une façon générale à la philosophie médiévale, que l’on doit les 

fondements intellectuels du savoir occidental et notamment du savoir théologique. Notons que, 

ironie du sort, l’esprit conciliateur du vaste système du petit maître intellectuel, est stigmatisé 

par quelques arguments légers et méprisants des contestateurs chrétiens. En balayant cette 

synthèse finalement contraignante entre lois divines, antiques et naturelles, ces juges sévères 

ouvrent sans le savoir la voie à d’autres formes de pensée scolastique, privilégiant  la logique, 

la simplicité et une quête de liberté par une recherche. Parmi les disciplines qui en émergent au 

terme d’une lente maturation pluriséculaire, la dévotion, les mathématiques et la physique. 

La philosophie médiévale a transmis ces fondements intellectuels du savoir que sont les 

philosophies des grands auteurs de l’antiquité Thomas d’Aquin tente de concilier par une 

grande synthèse systématique la philosophie de la nature aristotélicienne et la foi révélée des 

Pères de l’Eglise et des Ecritures. La philosophie médiévale a transmis ces fondements 

intellectuels du savoir que sont les philosophies des grands auteurs de l’antiquité. Les 

connaissances ont progressé également en occident dans plusieurs monastères. La redécouverte, 

en occident, de pans entiers de la philosophie grecque (Aristote), par les échanges avec d’autres 

civilisations, et la traduction de nombreux manuscrits antiques entre 1120 et 1190  a permis de 

diffuser ces textes dans tout le monde occidental. Des savants juifs (Maimonide) et musulmans 

se sont joints aux chrétiens dans cette œuvre, ce qui entraina une véritable renaissance.   

1.3 – Le XVI e siècle : Copernic et la fin du géocentrisme 

Erudit, avide de savoir, Nicolas Copernic (1473- 1543) étudie dans tous les domaines : 

théologie, médecine, mathématiques économique et astronomie. Il reprend et développe les 

résultats d’Aristarque de Samos qui, en -208 s’était opposé au géocentrisme. Le Pape Paul III, 

qui veut reformer le calendrier, lui confie une étude des planètes et du soleil de vérifier la théorie 

de Claude Ptolémée, géographe grec du IIe  siècle qui affirme que la terre est située au centre 

de l’univers, le soleil et les planètes tournant autour de d’elle. La doctrine catholique s’appuie 

sur cette thèse pour affirmer que l’Homme, et donc la terre sont au centre de la création. Très 

vite, pourtant, Copernic établit l’incohérence de cette théorie. Prudent, car croyant à titre les 

foudres de la Curie romaine, Copernic attendra la fin de sa vie pour publier ses conclusions 

dans De révolutionibus orbium coeestium où il avait déclaré que la terre tournait autour du 

soleil et sur elle-même. Son travail passe inaperçu. Ce n’est qu’après qu’il fait grand bruit et 

libère les savants des préjugés  de sciences théologiques présentés comme des vérités divines. 

Le chanoine Copernic se réjouissait intérieurement que la pensée  antique perpétuée par 

Ptolémée s’effondra par la simple constatation de faits. Mais le poids culturel de l’Antiquité, 

renforcée par la Renaissance, était tel que l’autorité civile et religieuse s’accordait sur sa défense 

dogmatique   

Se  basant sur les travaux de Nicolas Copernic et Nicolas de Cuse, Giordano Bruno (1548-

1600), démontre de manière philosophique radicale  la proposition d’un Univers infini, peuple 



 

                                                                                          Olame et Masrangar 
174 

d’une quantité innombrable de mondes identiques au nôtre. Giordano Bruno, ancien dominicain 

qui ne voulait pas désavouer une conception philosophique panthéiste est brulé vif à Rome en 

1600 après huit années de procès par l’inquisition. L’accusé d’hérésie avait affirmé, entre 

autres, que l’univers  était infini, qu’il existait une pluralité de mondes et soutenu le 

copernicisme. 

1.4- Les sciences naissantes au XVIIe siècle  

Il est arrivé dans l’histoire de la physique naissante, et de certaines autres sciences que les 

résultats obtenus entrent en conflit avec les autorités publiques et religieuses. Celles-ci 

s’accordent en effet sur un ensemble de croyances qui, en général, incluent une représentation 

du monde, un ordre de l’univers et une classification parfois dogmatique de ses composantes. 

En 1632 et 1633 a lieu le procès de Galilée en raison de la publication d’un ouvrage rhétorique 

et dialectique favorable à l’ héliocentrisme. Ce procès marque la séparation entre l’ancien et 

nouveau en matière de sciences. C’est une rupture entre la science et la religion, qui mène à un 

développement prodigieux de la science. L’Academia dei lincci, dont faisait partie Galilée, était 

une société savante qui interdisait de mêler politique ou religion à la science. Lors de son procès, 

on lui opposa, entre autres, une citation biblique où Josué s’adressait au soleil pour lui demander 

d’arrêter sa course. Galilée espérant convaincre le Pape Urbain VIII, qui s’était pourtant opposé 

à la mise à l’index de Copernic en 1616, décida de livrer Galilée au tribunal de l’inquisition  et 

commua immédiatement sa peine en assignation à résidence. Les juges refusèrent de regarder 

dans la lunette. Le procès portait principalement sur la preuve que Galilée avait désobéie à une 

injonction du Saint-Office lui interdisant de discuter des thèses coperniciennes hérétiques. 

Ces controverses sur l’interprétation des passages cosmologiques de la Bible qui laissaient 

entendre à l’époque que l’univers était géocentrique, eurent des conséquences considérables sur 

les relations entre la science et la foi. Galilée n’en a pas perdu la foi, car la science qui naît à 

l’aube du siècle classique est héritière de la liberté chrétienne. Nombreux ont été les physiciens 

qui étaient ou bien très religieux, ou bien ordonnés eux-mêmes. Par exemple, Nicolas Copernic 

était moine, Edme Mariotte était prêtre et Georges Lemaître Abbé. 

En novembre 1633, Descartes apprit la condamnation de Galilée. C’est la raison pour laquelle, 

en 1634, recevant de son ami Beeckman un exemplaire du dialogue sur les deux grands 

systèmes du monde, ouvrage de Galilée qui lui avait valu sa condamnation, Descartes décida de 

ne fut publié qu’en 1664, après la mort de Descartes. Le procès de Galilée (1633) a en quelque 

sorte déclenché la carrière philosophique de Descartes. 

 1.5– le siècle des lumières 

Le mouvement de rejet de la religion chrétienne, plus particulièrement catholique jugée en 

maintes contrées obscurantiste placée sous l’inquisition, est stigmatisé par les philosophes 

partisans au siècle des lumières du projet encyclopédique. L’un des enjeux de ce problème 

réside en ce que certains passages de la Bible, par exemple  Psaumes 92 et 93 sur Dieu roi de 

l’univers, que l’on pourrait qualifier de cosmologiques  étaient rédigés dans un sens 

géocentrique, où à tout le moins ambigu  de sorte que, pris à la lettre, ils entraient en conflit 

avec les théories de la physique définies par Galilée, Kepler et Newton. 

Le Pape Benoit XVI fit donner l’imprimatur aux œuvres de Galilée en 174, et leva l’index sur 

la théorie héliocentrique en 1757. Ces mesures, ainsi que les hommages rendus à Galilée par 

les Papes modernes, constituent implicitement une réhabilitation de Galilée par l’Eglise 

catholique. L’Eglise révisa le principe des études bibliques aux XIX e et XXe siècles. Le Pape 

Jean-Paul II nomma en 1981 une commission chargée d’étudier la controverse Ptolémée-

copernicienne. Cette commission remit ses conclusions en 1992. En réalité, l’Eglise, en la 

personne du Pape Benoit XIV, prend conscience de la science newtonienne et autorise la théorie 

de l’héliocentrisme dès le XVIIIe siècle, réhabilitant implicitement Galilée. Dans ses 

Philosophiae naturalis principia mathémathica de 1713, Newton avait défendu la thèse d’après 

laquelle la création du monde, tout comme sa structure et son devenir, peuvent s’expliquer par 



 

                                                                                          Olame et Masrangar 
175 

des causes mécaniques, l’ordre du monde étant garanti par Dieu. La révolution copernicienne 

est le passage de la représentation géocentrique à la représentation héliocentrisme au XVIIe et 

XVIIIe siècles. 

Pour des raisons liées aux dogmes, la religion chrétienne a souvent été en conflit avec la science. 

Tous les savants sont d’abord théologiens jusqu’au XVII e siècle en Europe. Certains 

scientifiques furent contraints de fournir un âge de l’univers conforme à celui fourni par la 

Bible : Isaac Newton arrive à un âge de la terre de 3998 ans avant J.C, Johannes Kepler fournit 

3993 ans avant J. C et Benoit de Maillet qui part de l’hypothèse que toute la terre a émergé de 

la mer extrapole les vitesses d’élévation des continents. Il aboutit à un âge de la planète de 2 

milliards d’années. Par exemple, des prises de position jugées inopportunes de l’Eglise 

catholique au sujet de Galilée ont contribué à jeter un certain discrédit sur le catholicisme sur 

la religion ou sur l’exercice du pouvoir religieux dans la cité, qui s’est répercuté sur les autres 

religions. 

IV– LA FOI RELIGIEUSE FACE A LA SCIENCE MODERNE 

La situation commence à se clarifier. Une fois passée la déchristianisation profonde sous la 

révolution française, l’encadrement des autorités civiles et chrétiennes se réorganisent sous une 

forme conservatrice, parfois non exempte de haine envers les anciens libres penseurs supposés 

fauteurs des troubles et dérives révolutionnaires. Les différents chrétiens, protestants et 

catholiques, se rendent compte que la controverse engage deux (2) démarches mettant en jeu : 

l’exégèse : il faut revenir aux textes d’origine en grec ou hébreu et l’herméneutique : il faut 

définir des règles d’interprétation qui ne soient pas littérales. 

Ces multiples adaptations parfois très conservatrices ont-elles conduit à un rapprochement ou 

un éloignement entre science et religion ? 

1.1-Les idées positivistes   

 Auguste Comte disait : « D’abord spontanée, puis inspirée et ensuite révélée, la religion 

devient enfin démontrée » (Auguste Comte, 1852). Il expose sa loi des trois (3) états de l’esprit 

humain, qu’il compare aux stades de l’évolution de l’Homme : théologique ou fictif, dans sa 

jeunesse ; métaphysique ou abstrait dans son adolescence et positif dans sa maturité qui devient 

l’âge de science. Ce dernier état recherche ‘’comment’’ des choses et non le ‘’pourquoi’’, car 

la nature des choses, l’absolu, l’explication universelle de la nature sont des utopies qui relèvent 

de la métaphysique et ne doivent pas être recherchés. La philosophie a pour but d’unifier la 

connaissance et d’en faire la synthèse face à la dispersion des disciplines qui constitue un danger 

pour la science. 

1.2-Les théories de Darwin 

Darwin fut conscient du caractère révolutionnaire de sa pensée sur l’origine des espèces. Cela 

le fit hésiter aussi bien vis-à-vis des autorités scientifiques que l’origine des autorités 

religieuses. Les réactions de l’Eglise furent catégoriques, l’origine animale de l’homme ne 

pouvait qu’être en contradiction avec la Bible et la doctrine catholique. Dès 1860 le concile 

provincial de Cologne, s’oppose à la thèse darwinienne et déclare :    
 Nos parents ont été créés par Dieu immédiatement. C’est pourquoi nous 

déclarons tout à fait contraire à l’écriture sainte et à la foi, l’opinion de deux 

(2) qui n’ont pas honte d’affirmer que l’homme, quant au corps, est le fruit de 

la transformation spontanée d’une nature imparfaite en d’autres de plus en 

plus parfaites jusqu’à la nature actuelle  (Charles Darwin, 1859,p…..)   

La crise moderniste est due au succès de l’exégèse historico-critique lancée par les chercheurs 

et théologiens protestants. Dans l’impératif hérétique, Peter L. Berger écrit: « Le protestantisme 

se confronte de manière innée à la modernité en cela qu’il a suscité un courant de théologiens 

qui se sont retournés contre leurs propres Ecritures » (Peter L. Berger écrit en 1979). Cette 

hardiesse critique a suscité des succès en Europe avec la laïcité et des revers aux USA avec la 



 

                                                                                          Olame et Masrangar 
176 

création du fondamentalisme protestant qui s’élève à la fois contre l’infaillibilité pontificale et 

contre l’exégèse scientifique. Pie IV distinguait vraie science et fausse science ; la vraie est 

celle qui se conforme à l’infaillible révélation divine révélation divine, ‘’étoile’’ qui doit guider 

le scientifique et ‘’lumière ‘’ qui aide à se préserver des écueils et des erreurs. La science fut 

accusée de propager l’athéisme et le matérialisme. La situation théologique n’évolua guère sur 

le terrain. La prédication à Notre Dame reste ferme : le catholique possède la science suprême ; 

il ne craint rien de la fausse science parce que toujours elle est confondue ; rien de la vraie 

science  parce que toujours elle tombe d’accord avec la vérité. Pie X, aillait entreprendre une 

véritable chasse aux sorciers pour étouffer les idées nouvelles et en rester à l’enseignement 

traditionnel des séminaires ou dans les manuels bien-pensants était écrit : « l’inspiration 

préserve l’écrivain sacré de toute erreur, non seulement de toute erreur dogmatique et morale, 

mais aussi de toute erreur  historique ou scientifique » (p.17). Le séminariste devait s’en tenir 

au concordisme, la Bible s’accorder parfaitement avec l’histoire et la science. 

1.3- Le cercle de Vienne 

Le cercle de vienne était un regroupement de savants et des philosophes formé à Vienne à partir 

de 1923 autour de Moritz Schlick, en vue de développer une nouvelle philosophie de la science 

dans un esprit de rigueur et en excluant toute considération métaphysique. Sous le nom de ‘’ 

conception scientifique du monde’’. 

La philosophie, qu’elle soit ou ne soit pas considérée comme une véritable science, se réduit à 

une élucidation des propositions scientifiques portant directement ou indirectement sur 

l’expérience, propositions que les sciences elles-mêmes ont pour tâche de vérifier. La 

philosophie sera donc avant tout philosophie de la science et, s’occupant de cet aspect positif 

de la connaissance humaine.   

Pour le catholicisme contemporain, la relation entre la foi et la raison est développée dans 

l’encyclique fides et ratio (1998). Il y est affirmé que les positions positivistes consistant à 

refuser d’admettre comme valable la connaissance religieuse ont été discréditées par la critique 

épistémologique : 
Le scientisme est un autre danger qu’il faut prendre en considération. Cette 

conception philosophique se refuse à admettre comme valables des formes de 

connaissance différentes de celles qui sont le propre des sciences positives, 

renvoyant au domaine de la pure imagination la connaissance religieuse et 

théologique, aussi bien que le savoir éthique et  esthétique. Antérieurement, 

cette idée s’exprimait à travers le positivisme et le néo-positivisme  qui 

considéraient comme dépourvues de sens les affirmations de caractère 

métaphysique. La Critique épistémologique a discrédité cette position mais 

voici qu’elle renaît sous les traits nouveaux du scientisme (1998,p….).  

Certaines religions ont formé un clergé à composante scientifique qui, au cours du XX e 

siècle, était encore estimé. Elles peuvent aussi disposer d’universités, des centres de 

recherche  comme l’Académie pontificale des sciences et d’outils de recherche comme 

l’Observatoire du Vatican. 

 Le sujet de rapport entre la science et la religion a inspiré à Bertrand Russell un essai 

comprenant un chapitre examinant si la science est elle-même superstitieuse. Il faut 

ajouter que Bertrand Russell est un partisan d’une science supérieure et dogmatique à 

l’arrêt immanent  indépassable des années 1880. Mais pour le Français Louis Leprince –

Ringuet comme pour d’autres scientifiques, la science rapproche les hommes sur toute 

planète, alors que les religions les séparent. Il semble qu’entre science et religion, il y ait 

de fait une fondamentale différence de nature. La science s’applique à formaliser des lois, 

à dire le comment, mais elle n’explique pas le pourquoi de l’univers. Ainsi la prévision 

de nos actes ne sera jamais donnée par le développement de la recherche. Telle qu’elle se 

présente, la science est en soi athée ; pas de traces de Dieu dans l’immense accumulation 

d’études qui couvre tous les domaines de la connaissance rationnelle. 



 

                                                                                          Olame et Masrangar 
177 

L’Astrophysicien Hubert Reeves souligne que même si « on a longtemps pensé que la 

science allait chasser la fonction religieuse, c’était une erreur ». En effet, science et 

religion n’abordent pas les mêmes questions : La science décrit les phénomènes, les 

mécanismes, les principes auxquels nous sommes soumis, en un mot le « comment » de 

l’existence. Cependant, les limites de la science actuelle sont bien réelles, comme le met 

en évidence Pierre Karli de l’Académie des sciences : « notre soif de signification et 

d’espérance n’est  pas prise en compte par la science car on ne sait pas l’introduire dans 

les équations ! ». En revanche, tout comme la philosophie et l’art de leur côté, la foi 

s’intéresse aux questions existentielles concernant le sens de la vie, la présence de l’au-

delà, l’existence de Dieu, la relation des Hommes avec lui et s’oriente donc sur le 

pourquoi de l’existence. 

1.4- Position de l’Eglise catholique au xx siècle 

Dès le début de son pontificat, le 10 novembre 1979, Jean-Paul II a d’abord souhaité 

approfondir le cas de Galilée. Le 03 juillet 1981, il nomme une commission d’étude  composée 

de théologiens, de savants et d’historiens afin de faire disparaître la défiance que cette affaire 

oppose encore dans beaucoup d’esprits à une concorde fructueuse entre science et foi. Le 31 

octobre 1992, la commission remet les conclusions de son rapport et Jean-Paul II fait un 

discours devant l’Académie pontificale des sciences : 

                   Ainsi la science nouvelle, avec ses méthodes et la liberté de recherche qu’elle 

suppose, obligeait les théologiens à s’interroger sur leurs propres critères 

d’interprétation de l’Ecriture. La plupart n’ont pas su le faire. Paradoxalement, 

Galilée, croyant sincère, s’est montré plus perspicace sur ce point que ses 

adversaires théologiens (Jean-Paul II, 1992, p…..) 

                   Dans son message adressé à l’académie pontificale des sciences le 22 octobre 1996, il affirma 

l’acceptation de la théorie de l’évolution où, plus exactement des théories de l’évolution, dont 

la théorie darwinienne : « aujourd’hui, près d’un demi-siècle après la parution de l’Encyclique, 

de nouvelles connaissances conduisent à reconnaître dans la théorie de l’évolution plus qu’une 

hypothèse » (P. 11)  

                 Le cardinal Paul Poupard, président de l’Académie pontificale de la culture, précise en effet que 

la distinction épistémologique entre les savoirs est une condition nécessaire pour éviter des 

formes dommageables de confusion, cependant si la science et la foi sont des savoirs de formes 

profondément différentes, il n’est pas vrai de penser et d’enseigner, comme le font certains, 

qu’ils constituent des mondes à part et séparés, qui ne se rejoignent jamais : si l’un et l’autre 

ont un sens pour l’homme, c’est dans la vérité et la vérité de l’homme qu’ils deviennent, 

paradoxalement, des parallèles convergentes. Ainsi le Magistère de l’Eglise catholique refusait 

de soutenir les campagnes en faveur du créationnisme.    

            V-     LA DIVERGENCE ENTRE RELIGION ET SCIENCE 

 Le principal point divergent entre la religion et la science réside dans la nature de leurs 

fondements : la science repose sur la raison, la logique et la preuve objective, tandis que la 

religion s’appuie sur la croyance, l’autorité et l’expérience subjective. La science cherche des 

vérités vérifiables, ce qui est contraire au caractère dogmatique et non objectif des croyances 

religieuses, qui impliquent une adhésion à des propositions sans certitude objective. La science 

utilise la méthode scientifique, basée sur l’observation, l’expérimentation et l’analyse 

rationnelle pour établir des connaissances. La religion, en revanche, fait appel à la foi, à la 

révélation et à des textes sacrés. La science vise des vérités objectives, démontrables et 

universellement acceptées. La vérité religieuse est subjective, basée sur la conviction 

personnelle et la certitude intérieure. La science explique le fonctionnement du monde 

naturel, tandis que la religion aborde les questions de sens, de morale et d’existence 

spirituelle. 

https://www.google.com/search?sca_esv=1cd912c63e8479c3&cs=0&sxsrf=AE3TifOtjpfWiVk1dFYNtQy97dDZm4CFRw%3A1757673459786&q=croyance&sa=X&ved=2ahUKEwj3yMzxg9OPAxWmVTABHbvEHqIQxccNegQIAhAB&mstk=AUtExfCNEBD7MBF0k9ByqH9_5waT2vY6RF-jwlQB94c5rY1E-hHAUFG0429lruKn7K202xJXgPr07zybKf9E0Z3DkrsQwgRx0vKgjrsy6FyitoGiCeCninfT5UqHIOZ8b-855c1FRDEya9_1ecLQF7KvMFP8uodFQ_GYb4szNY9dBLJEh831ru1oBXbzlx-FiFTguCjBADjjP9EBWqDfRdetamg2Wx748N4eGTFk8g7O7Xe1vNEdlMgd-IhJfvaL2vU2kaN2LIrvu5UFkvxwab1a7tAc&csui=3


 

                                                                                          Olame et Masrangar 
178 

 La science progresse en remettant en cause les idées établies, tandis que la religion est 

caractérisée par des dogmes et des crédos auxquels il faut adhérer. L’adhésion dans la science 

repose sur la certitude objective de la vérité, tandis qu’en religion, le croyant adhère sans cette 

certitude objective, selon le Lycée Félix Eboué. 

En résumé, la religion et la science sont deux sphères distinctes qui abordent le monde 

différemment : l’une par la foi et l’autre par la raison et l’observation. 

             

                VI – LA COMPLEMENTARITE ENTRE RELIGION ET SCIENCE  

                

                 Cette réflexion de Martin Luther King résume bien ce rapport fécond entre la religion et science : 
                   Il peut y avoir conflit entre Hommes de religion à l’esprit fragile 

et Hommes de science à l’esprit ferme, mais point entre science 

et religion. Leurs mondes respectifs sont distincts et leurs 

méthodes différentes. La science recherche, la religion 

interprète. La science donne à l’homme une connaissance qu’est 

puissance ; la religion donne à l’homme une sagesse qu’est 

contrôle. La  science s’occupe de des faits, la religion s’occupe 

de valeurs. Ce ne sont pas deux rivales. Elles sont 

complémentaires. La science empêche la religion de sombrer 

dans l’irrationalisme impotent et l’obscurantisme paralysant. La 

religion retient la science de s’embourber dans le matérialisme 

suranné et le nihilisme moral (Martin Luther King,2008,p…..) 

                   Aujourd’hui, l’Eglise catholique romaine ne se préoccupe pas des questions de structure 

physique de l’univers. Les questions de foi interviennent plutôt lors de l’application des 

théories dans la vie quotidienne. Le 14 septembre 1998, le Pape Jean-Paul II a publié 

l’encyclique Fides ratio, qui synthétise cette relation entre la foi et la raison. Commençant 

à la formule de Socrate : « Connais-toi toi-même », elle se poursuit par cette phrase : « La 

foi et la raison sont comme deux ailes qui permettent à l’esprit humain de s’élever vers la 

contemplation de la vérité ». Le Pape Benoit XVI, successeur de Jean-Paul II, a précisé 

le point de vue de Magistère de l’Eglise catholique en avril 2007 : « Le christianisme a 

fait l’option de la priorité de la raison créatrice au début de tout et principe de tout ». 

 Au XXI e siècle, un grand nombre des physiciens, et des scientifiques plus généralement, 

admettent volontiers avoir des convictions religieuses. On constate qu’aux Etats-Unis, comme 

en Europe, on a réalisé qu’il ne faut pas prendre au pied de la lettre les inscriptions bibliques, 

ce qui est la position commune des catholiques et des protestants. La paix, la moralité et bien-

être sont à rechercher dans le rapport entre la religion et la science. Croire est un pari qu’on ne 

se perd jamais comme le dit Blaise Pascal.  

Les convergences entre science et religion peuvent inclure leur recherche commune d'une 

compréhension du monde et de la vérité, ainsi que la valorisation de la raison et de l'éthique, 

qui, dans certaines approches, peut mener à la connaissance du divin. L'idée est que la religion 

peut trouver un terrain d'entente avec la science dans des domaines non empiriques, ou via une 

approche théologique qui intègre la nature et la raison comme moyens de se rapprocher de 

Dieu.  

Les deux domaines s'intéressent à la compréhension du monde, l'un par l'expérimentation et 

l'autre par la foi ou l'autorité, cherchant à donner un sens à l'existence humaine.  Certaines 

perspectives théologiques voient la raison et les lois de la nature comme des aspects d'une 

même légalité naturelle où Dieu est accessible par la connaissance.  Des approches comme 

l'intégration ou le dialogue peuvent être considérées comme des convergences où la science 



 

                                                                                          Olame et Masrangar 
179 

et la religion, tout en étant distinctes, peuvent se compléter ou interagir de manière 

productive. La science peut être vue comme la découverte des lois que Dieu aurait mises en 

place pour organiser l'univers, se rapprochant ainsi de la connaissance du Créateur.  

Dans une perspective de dialogue, la science et la religion peuvent avoir des objets d'étude 

différents mais s'engager dans un échange constructif. L'argument d'une loi naturelle dans la 

philosophie des religions peut renforcer le lien entre la nature (science) et Dieu (religion), en 

suggérant que l'ordre de l'univers révèle une intelligence divine.  

En résumé, les convergences résident dans la quête de sens, l'utilisation de la raison et l'idée 

que l'univers peut être le reflet d'une intention ou d'une conception plus large.  

 

                    

 

 

                 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                     

                  CONCLUSION  

                  Au terme de notre analyse sur la religion et science, à travers le temps, l’espace, et inquisitions, 

des excommunications et réhabilitions, des condamnations et canonisations, nous pouvons dire 

que ces deux domaines sont toutes importantes et même necessaires pour l’homme et pour la 

société. Etant multidimensionnel, corps, âme, esprit et social, l’homme est mu par la raison et 

la foi, la connaissance et la croyance, l’hypothèse et l’espérance, bref, par science et la religion. 

Ni l’obscurantisme extrémiste religieux ni l’absolutisme rationaliste ou scientisme ne sont 

constructifs mais destructrice de l’individu et de la société. Une croyance aveugle est pire que 

l’incrédulité et une connaissance exclusiviste et pire que l’ignorance. Néanmoins, ne peut-on 

pas dire, à travers notre analyse, que c’est l’interprétation biblique par certains religieux peu 

informés par la connaissance biblique qui créent des ennuis entre la religion et science ? 

    

                  REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES 

− Aristote, Organon, 384 et 322 

− Auguste Comte : 

− Système de politique positive, 1851 

− Discours sur l’ensemble du positivisme, 1844  

− La philosophie positive, 1848 

− Discours sur l’esprit, 1844 

− Le catéchisme positiviste, 1852  



 

                                                                                          Olame et Masrangar 
180 

− Cours de philosophie positive, 1798 

− Bertrand RUSSELL : 

- Science et religion, Gallimard, paris, 1990   

- Essai sur les fondements de la géométrie, 1989 

- Théorie de la connaissance, tradition jean-Michel Roy, 1913 

− -Les principes des Mathématiques, PUF, 1989 

- Problèmes de philosophie, Payot, 1989 

- Principes de reconstruction sociale, Presses de l’Université Laval, 2008 

 

− Pascal Blaise : 

− Pensées, 1670 

− Les provinciales, 1657 

− Le traité du triangle arithmétique, 1665 

− Discours sur la condition des grands, 1971 

− Bruno Alexandre, Création ou évolution ? , éditions des écrivains, Paris 2004 

− Charles Darwin, L’Origine des espèces, 1859 

− Christian de Duve, A l’écoute du vivant, éditions Odile Jacob, Paris, 2000 

− Christophe Theobald, L’univers n’est pas sourd, Bayard, Paris, 2006  

− Claude Combes, Darwin, dessine-moi les hommes, éditions le pommier, Paris, 2006 

− Denis Alexander : 
- Science et foi, Frison Roche, Paris, 2005 
- Devenir un homme : apprendre à être et à aimer, Strasbourg, la nuée bleue, 2009 

− Encarta, 2010 

− Encyclopédie universalis, 2011 

− Galilée, La vision révolutionnaire du ciel, 1609 

− Georges Charpak et Henri Broch, Devenez sorcier, devenez savants, éditions Odile 

Jacob, Paris 2002 

− Georges Minois, l’Eglise et la science, Histoire d’un malentendu, Tome 1, Fayard, 

Paris, 1991 

− Gérard Bonnot : 

- La vie, c’est autre chose, éditions Pierre Belfond, Paris, 1976 

- Petite philosophie à l’usage des non-philosophes, Albert Jacquard Livre de 

poche, Paris, 1997 

- German social, Democracy, longmans, 1896 

− Hubert Reeves : 

− Poussieres d’Etoiles, 1984 

− Patience dans l’azur, 1981 

− L’Univers, 2009 

− La biodiversité, 2017 

− La plus belle histoire du monde, 1995 

− Israël Finkelstein et Neil Asher Silberman, La Bible dévoilée. Les nouvelles révélations 

de l’archéologie, éditions Bayard, Paris, 2002 

− Jacques Amould, La Marche à l’étoile, Albin Michel, éditions Broché, Paris, 2006 

− Jean Dubessy et Guillaume Lecointre, Intrusion spiritualistes et impostures 

intellectuelles en sciences, éditions Syllepse, Paris, 2001 

− Jean Gagnepain, Raison de plus ou raison de moins, éditions Cerf, Paris, 2005 

− Jean Michel Maldamé, Science et foi en quête d’unité : Discours scientifiques et 

discours théologiques, éditions Cerf, Paris 2003 



 

                                                                                          Olame et Masrangar 
181 

− Jean Rostand, Pensées d’un biologiste, éditions Stock / j’ai lu, Paris, 1954 

− Kepler : 

− Astronomia nova, 1609 

− L’Academia Europaea 1979 

− L’homme agressif, Paris, Odile Jacob, 1987 

− Le cerveau et la liberté, Paris, Odile Jacob, 1995 

− Le rêve de Martin Luther King, documents d’analyse et de réflexion, février 2008,  

Centre EC, Bruxelles Asbi, soutenue par le service d’éducation permanente de la 

Communauté française  

− Les  principes des mathématiques, PUF, 1989 

− Les racines de la violence : réflexions d’un neurolobiologiste, Paris, Odile Jacob, 2002 

− Maurice Bucaille, La Bible, le Coran et la science, éditions Pocket, Seghers, Paris, 1976 

− Michèle Morange, Les secrets du vivant, éditions la Découverte, Paris, 2005 

− Martin Luther King :  

− Musée virtuel de protestantisme : I have a dream, le 28 août 1963, Washington au Etats-

Unis 

− Neurobiologie des comportements agressifs, PUF, 1982, 90 p 

− Newton Isaac, Principia mathematica, 1714 

− Nicolas COPERNIC, Commentariolus, 1543 

− Noblesse chrétienne de la nation allemande sur la captivité babylonienne de l’Eglise et 

sur la liberté d’un chrétien ( https://en.wikipedia.org) 

− Pascal Boyer, Et l’homme créa les dieux, éditions Gallimard/Folio essais, Paris, 2003 

− Patrick Jean-Baptiste, la Biologie de Dieu : comment les sciences du cerveau expliquent 

la religion et la foi, éditions Agnès Vienot, Paris, 2003 

− Patrick Tort : 

- Darwin et la philosophie : religion, morale, matérialisme, éditions Kime, Paris, 

2004 

- Darwin n’est pas celui qu’on croit, éditions Le cavalier Bleu, Paris, 2010 

− Pierre KARLI : 

− L’homme agressif, 1987 

− Le cerveau et la liberté, 1995 

− Neurobiologie des comportements d’agression, 1982 

− Le besoin de l’autre, 2011 

− Principes de reconstruction sociale, Presses de l’université Laval, 2008 

− Devenir un homme, 2009 

− Robert Imbert-Nergal, Les sciences occultes ne sont pas des sciences, éditions 

Rationalistes, Paris, 1959  

− Stephen Jay Gould, Le Renard et le Hérisson, éditions Seuil, Paris, 2005 

− Thierry Magnin, Entre science et religion, éditions Du Rocher, Paris, 1998 

− Victor J. Stenger, Dieu, l’hypothèse erronée : comment la science prouve que Dieu 

n’existe pas, éditions H et O, Paris, 2009 

 

 

 

  

 

   

   

https://en.wikipedia.org/

