
 

                                                            Issa  
       395 

 

 

Vol. 4, N°15, pp. 395– 405, DECEMBRE 2025 

Copy©right 2024 / licensed under CC BY 4.0 

Author(s) retain the copyright of this article 

ISSN : 1987-1465 

DOI : https://doi.org/10.62197/AKWG8249 

Indexation : Copernicus, CrossRef, Mir@bel, Sudoc, 

ASCI, Zenodo 

Email : RevueKurukanFuga2021@gmail.com 

Site :  https://revue-kurukanfuga.net 

La Revue Africaine des 

Lettres, des Sciences 

Humaines et Sociales 

KURUKAN FUGA 

FRAU UND DIE FRAGE DES LITERATURSCHAFFENS IN MALI: MATERIELLE 

ZWÄNGE UND GESCHLECHTERFRAGEN 

LA FEMME ET LA QUESTION DE LA CRÉATION LITTÉRAIRE AU MALI: 

CONTRAINTES MATÉRIELLES ET ENJEUX DE GENRE 

Dr. phil. Issa DIABATE, 

 Spécialité : Littérature comparée (Littérature féminine au sud du Sahara et germanophone), Université Yambo 

Ouologuem de Bamako (UYOB), Email : diabateissa67@yahoo.fr 

Zusammenfassung : Dieser Artikel hat zum Ziel, die Korrelation zwischen literarischer Produktion und 

Geschlechterfragen anhand der malischen Literatur hervorzuheben. Schreiben ist eine einsame Tätigkeit, die 

sowohl Zeit für sich selbst als auch das notwendige Geld zur Deckung der lebensnotwendigen Bedürfnisse 

erfordert. Aber wie ist es für eine Frau, die in einer Gesellschaft wie der malischen lebt, in der fast alles von 

althergebrachten gesellschaftlichen Normen bestimmt wird, die traditionelle Geschlechterrollen propagieren? 

Dies ist die zentrale Frage, um die sich diese Studie dreht. Unter Bezugnahme auf den feministischen-

materialistischen Ansatz, den die englische Schriftstellerin Virginia Woolf (1882-1941) in ihrem feministischen 

Klassiker „A Room of One’s Own“ (1929) entwickelte, hebt dieser Beitrag die Wechselbeziehung zwischen 

den tradierten Rollenzuschreibungen und der literarischen Tätigkeit in Mali hervor. 

Schlüsselwörter: Afrika, Frau, Genderfragen, Gesellschaft, Literatur, Mali. 

  ************* 

Résumé : Cet article a pour objectif de mettre en lumière la corrélation entre la production littéraire et les 

questions de genre à travers la littérature malienne. L´écriture est une activité solitaire qui exige à la fois un 

temps pour soi et l´argent nécessaire pour satisfaire ses besoins vitaux. Mais qu´en est-il pour une femme vivant 

dans une société comme la malienne où tout est presque régi par les normes sociétales tacites qui prônent les 

rôles genrés traditionnels ? Voici la question centrale autour de laquelle s´article cette étude. 

En convoquant l´approche féministe-matérialiste développée par la femme de lettres anglaise Virgina Woolf 

(1882-1941) dans son essai classique «A Room of One´s Own» (1929), cette contribution met en évidence 

l´interconnexion entre les représentations sociales figées des rôles et l´activité littéraire au Mali.   

Mots-clés: Afrique, femme, littérature, Mali, question de genre, société. 

 

 

 

 

 

 

  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:diabateissa67@yahoo.fr


 

                                                            Issa  
       396 

EINLEITUNG 

„Although women figure largely in many novels (as representatives of a position of 

submission to or of revolt against patriarchal traditions), women writers are still a minority in 

Malian literature. Women writers face several difficulties.“1 

Dieses Zitat über den Zusammenhang zwischen Schreiben und Genderbeziehungen 

verdeutlicht die Problemlagen, mit denen die Frauen in der malischen Männergesellschaft im 

Allgemeinen und im Bereich des literarischen Schaffens im Besonderen konfrontiert sind. Ein 

Buch zu schreiben, erfordert, nicht nur Zeit für sich allein zu haben, sondern auch finanziell 

unabhängig zu sein. Hinzu kommen auch die geschlechtsspezifischen Machtverhältnisse in 

einer Gesellschaft wie Mali, die von „taxinomies culturelles“ im Sinne der tradierten 

Rollenmuster bestimmt sind, um mit den Worten von Pierre Bourdieu in seinem Werk La 

domination masculine (1998; pp. 66) zu sprechen. Auch wenn die Bürgerrechte für die Frauen 

in Mali anerkannt sind, ist hervorzuheben, dass die Anwendung jener Bürgerrechte für eine 

totale Geschlechtergleichheit nach wie vor problematisch bleibt. Die Gründe sind auf die 

kulturellen und religiösen Mechanismen zurückzuführen, die das Machtmonopol vorwiegend 

in die Hände von Männern legen.2      

Leitendes Erkenntnisinteresse der vorliegenden Untersuchung ist es, zum einen die 

gesellschaftlichen Problemlagen und Voraussetzungen des literarischen Schaffens für die 

Frauen in der seit eh und je patriarchalisch geordneten Gesellschaft Malis zu umreißen. Zum 

anderen wird versucht, herauszustellen, wie diese Tatsache in der malischen bzw. afrikanischen 

Literatur problematisiert wird.  

Um dieses Ziel zu erreichen, werden folgende Fragen beantwortet: Mit welchen herrschenden 

Missständen sehen sich die Frauen in Mali bezüglich ihres Literaturschaffens permanent 

konfrontiert? Wie wird diese Problematik in der malischen Literatur thematisiert? 

Ausgehend von dieser Zielsetzung wird die materialistische Kunsttheorie herangezogen, die 

Virgina Woolf in ihrem epochenmachen und feministischen Essay Ein Zimmer für sich allein 

(A Room of One´s Own 1929) entworfen hat. Anhand der sozialen Lebensbedingungen, unter 

denen die Frauen leben, kommt Woolf in ihrem Buch zum Fazit, dass eine Frau in der 

männerbestimmten Gesellschaft Geld und ein Zimmer für sich allein brauche, um Romane zu 

schreiben bzw. sich literarisch zu betätigen. (vgl. pp. 6) 

Diese Arbeit wird in einen Hauptteil und eine Schlussfolgerung eingeteilt. 

 

Frau und schriftstellerische Betätigung in Mali 

Das Unterfangen, von der weiblichen literarischen Betätigung in Mali sprechen zu wollen, setzt 

voraus, jene Problematik auf der Ebene des afrikanischen Kontinentes zu skizzieren. Ähnlich 

wie in anderen Kontinenten war die Schriftlichkeit in Afrika lange eine männliche Domäne. 

Von ihrem Anfang im Mittelalter bis zum Anbruch der Kolonialzeit stößt man auf viele von 

Männern geschriebene Textsorten, die vorwiegend auf Arabisch verfasst wurden. Dazu zählen 

vor allem die „als älteste Bibliothek südlich der Sahara“3 bezeichneten Manuskripte von 

 
1Schulz, Dorothea E. (2012). Culture and Customs of Mali, Culture and Customs of Africa, Santa Barbara, 

California: Greenwood pp. 56. 
2 Vgl. dazu: Tounkara, Dianguina. (2012). L´émancipation de la femme malienne. La famille, 

les normes, l´État, Paris: L´Harmattan. 
3 Wiedemann, Charlotte. (2014). Mali oder das Ringen um Würde. Meine Reisen in einem verwundeten 

Land, München: Pantheon Verlag, pp. 21. 



 

                                                            Issa  
       397 

Timbuktu4 (circa 300000), und viele Werke von Ahmed Baba5, dem Philosophen und 

islamischen Rechtsgelehrten aus Timbuktu.6 Fortgesetzt wurde diese vom Arabischen geprägte 

Schrift- und Buchkultur bis zur Ankunft der europäischen Kolonialmächte, wodurch neue 

Sprachen und insbesondere Französisch in Westafrika aufgezwungen wurden. Als Strategie der 

Autoritätsdurchsetzung gründeten die Kolonialherrschaften Schulen, in denen die ersten 

einheimischen Lehrer7 und Verwaltungsbeamten, nämlich die indigenen Dolmetscher8, für den 

kolonialen Dienst ausgebildet wurden. Das gilt beispielsweise für die École normale William 

Ponty in Gorée/Dakar (1903-1965), eine Lehrerbildungsanstalt für Knaben aus Französisch-

Westafrika, und deren Gegenstück für Mädchen, nämlich die École normale des Jeunes Filles 

de Rufisque (1938-1958).9 Der Aufbau solcher Schulen ging mit der Entstehung einer 

frankophonen Literaturproduktion auf afrikanischem Boden einher, da es vielen afrikanischen 

Autoren der ersten Generation ermöglicht wurde, Texte in Zeitschriften10 wie Bulletin de 

l´Enseignement de l´Afrique Occidentale Française (herausgegeben von 1913 bis 1952) zu 

veröffentlichen.11 Hinzu kommt, dass die frankophone Theaterproduktion in Afrika an der 

 
4 Diese Handschriften, die aus Papier waren, existierten seit dem 12. Jahrhundert und setzen sich mit 

vielen Lebensbereichen auseinander: vor allem islamischem Recht, Mathematik, Medizin, 
Philosophie, Astronomie. (Vgl. ebd.); vgl. dazu: Jean-Michel Djian: Les Manuscrits de Tombouctou. 
Secrets, mythes et réalités. Paris: JC Lattès 2012.  

5 Die Texte von Ahmed Baba (1556-1627) befassen sich vorwiegend mit dem malikitischen Recht, der 
arabischen Grammatik und dem Leben von einigen marokkanischen Heiligen.  

6 Vgl. dazu auch Touba, das Zentrum der Mouriden-Bruderschaft im Senegal. Ähnlich wie 

Timbuktu war Touba ein Kulturtreffpunkt im Mittelalter, wo ein paar Leute durch die 

Islamisierung in Lese- und Schreibkenntnissen unterwiesen wurden. (Vgl. Hans-Jürgen 

Lüsebrink: Schrift, Buch und Lektüre in der französischsprachigen Literatur Afrikas. Zur 

Wahrnehmung und Funktion von Schriftlichkeit und Buchlektüre in einem kulturellen 

Epochenumbruch der Neuzeit. Tübingen: Max Niemeyer Verlag 1990, pp. 5-6.)  
7 Biespielhaft dafür aus Mali sind: Mamby Sidibé (1891-1977), Mamadou Konaté (1897-1956), Fily Dabo 

Sissoko (1900-1964) und Modibo Keita (1915-1977), der erste Staatspräsident von Mali (1960-
1968).  

8 Einige Beispiele aus Mali sind Samba Traoré, dessen Leben Amadou Hampâté Bâ in seinem Werk 
L´étrange destin de Wangrin (1973) aufgezeichnet hat, und Moussa Travelé, der erste französische 
Autor Malis. Das literarische Schaffen von Moussa Travélé umfasst ethnographische und 
ethnolinguistische Texte wie Le Petit Manuel français-bambara (1910), Le Petit Dictionnaire 
français-bambara et bambara-français (1913), Les Contes et proverbes bambara suivi d´un abrégé 
du droit coutumier malinké et bambara (1923) und Le Komo ou Koma (1929).     

9 An dieser Schule wurden die ersten Lehrerinnen und Hebammen ausgebildet. Zu nennen sind 

insbesondere: Mariama Bâ (1929–1981, senegalesische Schriftstellerin), Henriette 

Diabaté (1935-, ivorische Politikerin und Historikerin), Fatou Djibo (1927–2016, nigrische 

Frauenrechtlerin), Jeanne Martin Cissé (1926–2017, guineische Politikerin), Annette Mbaye 

d’Erneville (1926-, senegalesische Schriftstellerin und Journalistin).  
10 Weitere Beispiele sind: Paris-Dakar (1935-1939), La Voix du Congo, La Depêche Africaine (1928-

1932), Le Périscope Africain (1929-1936) und Le Phare du Dahomey (1931-1939). Dazu hat Hans-
Jürgen Lüsebrink ein Buch geschrieben, in dem die Entstehungsgeschichte bzw. die Entwicklung 
jener Zeitschriften und deren Beitrag zur Genese und Entwicklung der afrikanischen Literatur in der 
kolonialen Epoche dargestellt werden. (Hans-Jürgen Lüsebrink: La Conquête de l´espace public 
colonial: Prises de parole et formes de participation d´écrivains et d´intellectuels dans la presse à 
l´époque coloniale (1900-1960). Frankfurt am Main [u.a.]: IKO-Verlag für Interkulturelle 
Kommunikation – NB- Éditions Nota Bene 2003.)  

11 In dieser ursprünglich an der Pädagogik orientierten Zeitschrift wurden sowohl ethnographische 
Texte als auch Erzählungen und Gedichte publiziert. (Vgl. Französische Literatur in Schwarzafrika. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Mariama_Bâ
https://de.wikipedia.org/wiki/Henriette_Diabaté
https://de.wikipedia.org/wiki/Henriette_Diabaté
https://de.wikipedia.org/wiki/Fatou_Djibo
https://de.wikipedia.org/wiki/Jeanne_Martin_Cissé
https://de.wikipedia.org/wiki/Annette_Mbaye_d’Erneville
https://de.wikipedia.org/wiki/Annette_Mbaye_d’Erneville


 

                                                            Issa  
       398 

École normale William Ponty ins Leben gerufen wurde. Wichtig ist es, darauf hinzuweisen, 

dass diese Publikationen hauptsächlich zwei Ziele verfolgten: Einerseits trugen sie dazu bei, 

den Lernenden die Möglichkeit zur Beherrschung der französischen Sprache und Kultur zu 

geben, was mit der kolonialen Assimilationsdoktrin der III. Republik einherging.12 Anderseits 

zielten die Kolonialherren mit dieser Literaturproduktion darauf ab, sich mit der einheimischen 

Kultur vertraut zu machen, was unentbehrlich für ihre Herrschaft war. Jenes politische Ziel der 

Kolonialmacht, sich einen „Einblick in die afrikanische Seele“13 zu verschaffen, fasste Lucien 

Cornet, einer der französischen Senatoren der III. Republik, pointiert wie folgt zusammen: 

Jusqu´ici, nous n´avons eu envers les noirs, nous autres Européens, que 

deux attitudes : la menace ou la confiance inerte. Si nous ne voulons 

pas – et nous ne le voulons pas – reprendre le bâton ou ʻʻla chicotteʻʻ 

pour faire travailler le nègre, il nous faut bien convenir aussi que la 

mansuétude ne donne aucun résultat. Il nous faut autre chose. Quoi ? 

Une enquête psychologique en A.O.F.14 

Aus diesem Grund wurden viele ethnographische Aufsätze15 von Afrikanern –meistens 

Lernenden an der École normale William Ponty- verfasst. Kennzeichnend ist, dass die auf 

Französisch verfassten ersten Werke ab den 1920er Jahren erschienen. Zu ihnen zählen vor 

allem: Les trois volontés de Malic (1920) von Ahmadou Mapaté Diagne, Le Réprouvé (1925) 

von Massyla Diop, Force-Bonté (1926) von Bakary Diallo, La violation d´un pays (1927) von 

Lamine Senghor, L´esclave (1929) von Félix Couchoro, Karim (1935) und Mirages de Paris 

(1937) von Ousmane Socé und Doguicimi (1938) von Paul Hazoumé. Erörtert werden in diesen 

Erzähltexten diverse sozialpolitische Fragen zu dieser Zeit wie die Zwangsrekrutierung der 

afrikanischen Soldaten und deren ungleiche Behandlung durch die koloniale Verwaltung im 

Vergleich zu den französischen Soldaten einerseits und die Wirkung der Kolonisierung auf die 

afrikanische Kultur andererseits. Von der Veröffentlichung dieser erwähnten Texte bis zum 

Ende der 1950er Jahre fungierte die Frau vorwiegend als ein Objekt für die männliche 

Literaturproduktion. Demnach haben die Männer bestimmt, wie die Welt auszusehen und 

welche Rolle die Frau in dieser männlichen Welt spielen sollte. Dabei werden alle alltäglichen 

Bereiche geschlechtsspezifisch aufgeteilt, nach denen die Frau als Garantin des häuslichen 

Friedens wahrgenommen wird und allenfalls den Nährboden für die männliche 

Vervollkommnung bildet. Infolgedessen stößt man hauptsächlich in dieser Zeit auf Werke, in 

denen die Frau aufgrund des Mutterinstinkts und der Aufopferungsfähigkeit für den 

 
In: Grimm, Jürgen und Susanne Hartwig (Hrsg.). Französische Literaturgeschichte. 6., vollständig 
neubearbeitete Auflage mit 350 Abbildungen. Stuttgart [u.a.]: Verlag J.B. Metzler 2014, p. 472-491, 
ici pp. 472.) 

12 Vgl. dazu: János Riesz: Französisch in Afrika – Herrschaft durch Sprache. Studien zu den frankophonen 
Literaturen außerhalb Europas Band 17: Europäisch-afrikanische Literaturbeziehungen II. Frankfurt 
am Main: IKO – Verlag für Interkulturelle Kommunikation 1998. 

13 Loimeier, Manfred. (2010). Africando. Literarische Reise durch einen Kontinent, Frankfurt am Main: 
Brandes & Apsel Verlag, pp. 12. 

14 Lucien Cornet: Il nous faut entreprendre l´étude méthodologique de l´âme nègre. Dans: Les Annales 
Coloniales, n˚94, 10 aout 1921, p. 1. Zitiert nach: Hans-Jürgen Lüsebrink: La Conquête de l´espace 
public colonial: Prises de parole et formes de participation d´écrivains et d´intellectuels dans la 
presse à l´époque coloniale (1900-1960), pp. 96.  

15 Beispielhaft dafür sind: Amadou Mapaté Diagnes Origine des griots (n˚ 25, juin 1916, S. 275-276) und 
Notes sur les coutumes des Diolas du Fogny (n˚ 83, avril-juin 1933, S. 85-106), Mamby Sidibés 
Premières notes sur la littérature orale, les croyances ou coutumes indigènes (n˚ 67, avril-juillet 
1928, S. 47-73) und Fily Dabo Sissokos L´enfant bambara de Djitoumou (n˚ 76, juillet-septembre 
1931, S. 8-24). Alle diese Texte wurden in Bulletin de l´Enseignement de l´Afrique Occidentale 
Française publiziert. 



 

                                                            Issa  
       399 

Zusammenhalt der Familie gepriesen wird.16 Dazu zählen vor allem: das Gedicht Femme noire 

in Chants d´ombre (1945; dt. Schwarze Frau in Schattengesänge, 1945) von Léopold Sédar 

Senghor, einem Mitbegründer der Négritude-Bewegung17, und der autobiographische Roman 

L´Enfant noir (1953; dt. Einer aus Kurussa, 1954) von Camara Laye. Diese Literatur, die 

weitgehend der idealisierten Weiblichkeit diente, veranlasste die afrikanische Frau dazu, sich 

zu Wort zu melden, um ihre Lebensbedingungen niederzuschreiben. So begannen die 

Afrikanerinnen in den 1960er Jahren eine literarische Entdeckungsreise zu sich selbst. Dies 

zielte darauf ab, an ihrem verzerrten Bild in der Literatur im Sinne von einem Writing back 

oder Gegendiskurs zu rütteln, indem versucht wird, ein wirklichkeitsgetreues Bild des sozialen 

und kulturellen Lebens von Frauen darzustellen. Jenen Wunsch, sich literarisch Raum zu 

schaffen und somit „the emptiness of silence“18 abzuschaffen, unterstreicht Awa Thiam treffend 

in ihrem Buch La parole aux négresses (1978):  
Longtemps les Négresses se sont tues. N´est-il pas temps qu´elles 

(re)découvrent leurs voix, qu´elles prennent ou reprennent la parole, ne serait-

ce que pour dire qu´elles existent, qu´elles sont des êtres humains – ce qui 

nʼest pas toujours évident - et quʼen tant que tels, elles ont droit à la liberté, 

au respect, à la dignité ? […]. Les femmes ont à se réapproprier la parole, la 

vraie. […]. Prendre la parole pour faire face. Prendre la parole pour dire son 

refus, sa révolte. Rendre la parole agissante. Parole-action. Parole subversive. 

AGIR-AGIR-AGIR, en liant la pratique théorique à la pratique-pratique. (pp. 

17-20)        

Zwar ließen sich einige von Afrikanerinnen publizierte Texte vor der Dekade 1975-1985, die 

von der UNO zur Dekade der Frau erklärt wurde, bemerken19; allerdings ist wichtig, darauf 

hinzuweisen, dass diese Texte keine Resonanz im Vergleich zu den Werken fanden, die nach 

dem von der UNO ausgerufenen Jahr der Frau (1975) erschienen und somit bahnbrechend auf 

die afrikanische Frauenliteratur wirkten. Dazu zählen vor allem die 1976 mit dem Grand prix 

littéraire d´Afrique noire ausgezeichnete Autobiographie Femme d´Afrique. La vie d´Aoua 

Keita racontée par elle-même (1975) von Aoua Keita, La parole aux négresses (1978; dt. Die 

Stimme der schwarzen Frau. Vom Leid der Afrikanerinnen, 1981) von Awa Thiam, der 1980 

mit dem Noma-Preis ausgezeichnete Briefroman Une si longue lettre von Mariama Bâ (1979; 

dt. Ein so langer Brief, 1980) und der 1980 für den Prix Goncourt vorgeschlagene 

Gesellschaftsroman La Grève des bàttu ou les déchets humains (1979; dt. Der Streik der Bettler 

oder der menschliche Abfall, 1996) von Aminata Sow Fall, der im gleichen Jahr den Grand prix 

littéraire d´Afrique noire bekommen hat.  

Gefolgt sind diese Pionierinnen der afrikanischen Frauenliteratur von anderen 

Schriftstellerinnen in vielen Ländern z.B. Senegal, Kamerun und Côte d´Ivoire. Im Kontrast zu 

 
16 Vgl. hierzu: Arlette Chemain-Degrange: Emancipation féminine et roman africain. Dakar [u.a.]: Les 

Nouvelles Editions Africaines 1980.  
17 Zur Frage Négritude-Bewegung siehe: „Deuxième leçon: Qu’est-ce que la Négritude ?“. In: Alain 

Mabanckou: Huit leçons sur l´Afrique. Paris: Grasset 2020, pp. 55-84. 
18 Dieser Metapher bedient sich Irène Assiba d´Almeida, um das Auftreten der Frauen als Autorinnen 

in der Literatur Afrikas zu bezeichnen. (Vgl. d´Almeida, Irène Assiba. (1994). Francophone African 
Women Writers: Destroying the Emptiness of Silence, Gainesville: University Press of Florida, pp. 1.)  

19 Zu nennen sind insbesondere: Ngonda von Marie-Claire Matip (1958), La bague de cuivre et 

d´argent (1961) von Annette Mbaye d´Erneville, The promised Land (1966) und Land without 

thunder (1968) von Grace Ogot, Rencontres essentielles (1969) von Thérèse Kuoh-Moukoury, 

Efuru (1966; dt. Efuru, 1997) und Idu (1970) von Flora Nwapa, The Dilemma of a Ghost (1965), 

Anowa (1970) und No Sweetness Here (1970) von Ama Ata Aidoo, When Rain Clouds Gather 

(1968; dt. RegenWolkenZeit, 2000), Maru (1971; dt. Maru, 1998) und A Question of Power 

(1974; dt. Die Farbe der Macht, 1987) von Bessie Head. 

https://fr.wikipedia.org/w/index.php?title=Anowa&action=edit&redlink=1
https://fr.wikipedia.org/wiki/1970
https://fr.wikipedia.org/wiki/1970


 

                                                            Issa  
       400 

dieser kontinuierlichen literarischen Kreativität von Frauen steht die Lage von Mali, da man 

von dem oben zitierten Werk von Aoua Keita20, der ersten malischen Gewerkschafterin sowie 

auch der ersten afrikanischen Parlamentarierin, bis zum Jahre 1994 nur auf ein paar Bücher von 

Adam Ba Konaré21, von Madina Tall Ly22 und von Bintou Sanankoua23 stößt, die mehr auf die 

Geschichte Malis als auf die Genderfrage ausgerichtet sind. Unter diesen erwähnten Büchern 

ist nur das 1993 veröffentlichte Essay Dictionnaire des femmes célèbres du Mali von Adam Ba 

Konaré erwähnenswert, da die Autorin darin eine geschlechtsspezifische Dimension erörtert, 

die bislang eher im Dunkeln geblieben ist. In diesem Sinne führt die Autorin wie folgt aus:   
Un autre élément important, à chaque fois que je me rendais dans une tribune 

internationale, on me posait inévitablement la même question : « Mme 

Konaré, est-ce que les femmes maliennes, les femmes africaines, ont joué un 

rôle dans l´histoire ? » Cela m´agaçait, car j´étais là pour parler de sujets précis 

d´histoire, pas de la problématique féminine. À un moment donné cependant, 

je me suis dit que si tout le monde posait cette question, c´était qu´il y avait 

un problème et que le rôle de l´historien était aussi de répondre un peu aux 

injonctions du présent. J´ai donc décidé de « voir cela de près », d´où l´idée 

du Dictionnaire des femmes célèbres du Mali. 24 

In ihrem geschichtsdokumentarischen Werk legt Adam Ba Konaré einen besonderen Akzent 

auf die bemerkenswerte Rolle von Frauen in der Geschichte Malis vom Mittelalter bis zum 

26.3.199125. Die markante Rolle, die die Frauen in der Geschichte Malis gespielt haben, 

rekonstruiert die Autorin anhand von 338 Frauenporträts, die sich in der gegebenen Zeitspanne 

einen Namen in vielen gesellschaftspolitischen Bereichen (z.B. Gewerkschaften, mündlicher 

Überlieferung) und der Demokratiebewegung gemacht haben. Hieraus lässt sich ableiten, dass 

 
20 Als erste Afrikanerin, die 1959 in einer Nationalversammlung ausgewählt wurde, war Aoua 

Keita auch die einzige Frau, die an der Verfassung des am 3.2.1962 verabschiedeten Code du 

mariage et de la tutelle du Mali teilnahm. In ihrem autobiographischen und 

geschichtsdokumentarischen Buch schildert die Autorin ihr politisches Engagement innerhalb 

der Partei US-RDA (Union soudanaise Rassemblement démocratique africain) für die 

Unabhängigkeit Malis sowie die Dekolonisierung Afrikas. Darüber hinaus entlarvt das Buch 

einige Problemlagen, mit denen die Frau in der Männergesellschaft konfrontiert ist: z.B. 

Unfruchtbarkeit, Stammhalterproblematik und konventionelle Rollenerwartungen.   
21 Sonni Ali Ber (1977), Sundjata, fondateur de l´empire du Mali (1983), Grandes dates du Mali (1983, 

zusammen mit ihrem Ehemann Alpha Oumar Konaré), L´épopée de Segu. Da Monzon : Un pouvoir 
guerrier (1987), Dictionnaire des femmes célèbres du Mali (1993), Ces mots que je partage : Discours 
d´une Première Dame d´Afrique (1993). 

22 L´Empire du Mali (1977) und Un islam militant en Afrique de l'Ouest au XIXe siècle (1991).  
23 Un empire peul au XIXe siècle : La Diina du Maasina (1990), La chute de Modibo Keita (1990) und 

L´enseignement islamique au Mali (1991, in Zusammenarbeit mit Louis Brenner).  
24 Adam Ba Konaré: Tout le monde était à l´unisson. In: Mars des femmes 1991: Chronique d´une 

révolution malienne. Témoignages recueillis par Ramata Diaouré, journaliste, et Oumou Traoré, 
photographe. Bamako: Cauris livres 2016, p. 17-19, ici pp. 17-18.  

25 An diesem Tag ging das autoritäre Regime des Soldaten Moussa Traoré (geb. 1936) dank der 
Demokratiebewegung in Mali zu Ende, dessen Amtszeit vom 19.9.1968 bis zum 26.3.1991 gedauert 
hat. Während der Regierungszeit von Moussa Traoré wurden viele Kritiker und insbesondere 
Schriftsteller mundtot gemacht oder eingesperrt. Dazu zählen vor allem Seydou Badian (1928-2018) 
und Ibrahima Ly (1936-1989). In seinem 1982 erschienenen Diktatorenroman Toiles d´araignées 
verarbeitet Ibrahima Ly seinen Gefängnisaufenthalt (1974-1978), wobei auch frauenfeindliche 
Normen in der männerbestimmten Gesellschaft am Beispiel der Leidensgeschichte von Mariama, 
der Hauptfigur, moniert werden: z.B. Zwangsheirat und Abwertung der Frau zum Sexual- und 
Nutzungsobjekt. 



 

                                                            Issa  
       401 

sich Adam Ba Konaré des Schreibens als Korrektiv und Mittel bedient, indem die Frau 

bezüglich der malischen Geschichte rehabilitiert wird: „Ce dictionnaire reste donc, 

globalement, une œuvre engagée au service des femmes, une entreprise de réhabilitation.“26        

Die weibliche Unterrepräsentanz in der Schriftliteratur Malis hat als Konsequenz, dass die 

Frauen lange von Männern porträtiert werden, was auf die weibliche Funktion als 

Inspirationsquelle der männlichen Literaturproduktion und als Projektionsfläche für die 

Weiblichkeitsbilder der Männer hindeutet. Dies resümiert Sébastien Le Potvin treffend in seiner 

2005 erschienenen Übersichtsstudie zur malischen Literatur Lettres maliennes. Figures et 

configurations de l´activité littéraire au Mali wie folgt: „Omniprésentes dans la littérature en 

tant que personnages, héroïnes ou victimes, amantes ou mères, les femmes sont en revanche 

quasiment absentes en tant qu´auteures.“ (pp. 218)   

Als Gründe für das späte Auftreten der Frau als Autorin in der Literarturgeschichte Malis 

können vor allem die Problematik der Mädcheneinschulung und weitere Problemlagen, mit 

denen die Frauen in der seit eh und je patriarchalisch geordneten Gesellschaft Malis konfrontiert 

sind, genannt werden: z.B. das Mitspracherecht und konventionelle Rollenerwartungen.  

Zum Ersten: Die Einschulung von Mädchen wurde lange aus den gesellschaftlichen 

Rollenerwartungen vernachlässigt, nach denen eine Frau auf die häusliche Sphäre fixiert 

werden sollte, da die Ehe der gängigen Meinung nach eine Auszeichnung im weiblichen Leben 

ist. So sahen sich viele Mädchen gezwungen, die Schule vorzeitig wegen der Kinderehe oder 

Zwangsheirat zu verlassen, um ihre sozial konditionierte Pflicht zu erfüllen. Dieser Sachverhalt 

wird pointiert in der 2000 erschienenen Übersichtsstudie zu der gesellschaftspolitischen Lage 

der Frau in Mali wie folgt zusammengefasst: 
Petite fille, elle est élevée à être dépendante et soumise. Dans la majorité des 

cas, son éducation scolaire n´est pas une priorité contrairement à celle du 

garçon qui est considéré comme un investissement par les parents. La fille est 

élevée à devenir mère et épouse plutôt que citoyenne et responsable. On lui 

apprend à s´effacer et à jouer un second rôle, alors que le garçon doit être 

indépendant, dominateur et volontaire.27 

Auf unterschiedliche Weise wird diese Frage der Mädcheneinschulung eingehend in dem 

Gesellschaftsroman Sous l´orage (1957) von Seydou Badian28 und in der Novelle Vents du 

nord29 von Aïssatou Guindo erörtert. 

 
26 Konaré, Adam Ba. (1993). Dictionnaire des femmes célèbres du Mali: des temps mythico-légendaires 

au 26 mars 1991. Précédé d´une analyse sur le rôle et l´image de la femme dans l´histoire du Mali, 
Bamako: Éditions Jamana, pp. 13. 

27 APDF. (2000). La femme au Mali. Cadre de vie, problèmes, promotion, organisations. Livre 

blanc. Avec le soutien de la Friedrich Ebert Stiftung: Bureau Mali, Bamako: Imprim Color, pp. 

11. 
28 Das literarische Œuvre von Seydou Badian, das 2017 mit dem Grand prix des mécènes von Grands 

prix des associations littéraires (GPAL) prämiert wurde, erörtert viele Sozialfragen wie etwa die 
soziale Lage der Frauen, den Generationskonflikt und die schlechte Regierungsführung. Seine 
veröffentlichten Bücher sind vier Romane (Sous l´orage (1957), Le Sang des Masques (1976), Noces 
sacrées (1977) und La Saison des pièges 2007), ein 1965 mit dem Grand Prix littéraire d´Afrique 
noire ausgezeichnetes politisches Essay Les Dirigeants africains face à leurs peuples (1964) und ein 
historisches Theaterstück La Mort de Chaka (1962). Darüber hinaus verfasste Seydou Badian den 
Text Pour l´Afrique et pour toi, Mali, der am 9.8.1962 zur Nationalhymne in Mali eingeführt wurde. 
Damals war der Autor selbst Minister für Landwirtschaft der ersten Republik Malis (1960-1968). 

29 In: Saison d´Amour et de Colère. Poèmes et nouvelles du Sahel. Dakar: Les Nouvelles 

Editions Africaines du Sénégal 1998, pp. 69-85. 



 

                                                            Issa  
       402 

Der Klassiker Sous l´orage, durch den der malische Roman seine Berühmtheit erlangt hat30, ist 

einer der ersten Romane in der malischen Literatur. Er schildert die beabsichtigte Verheiratung 

von Kany, der Tochter von Benfa und Maman Téné.  Benfa arrangiert die Heirat von Kany mit 

dem reichen Händler Famagan, der in polygamer Ehe mit zwei Frauen lebt. Aber die Schülerin 

Kany, die in einen ihrer Klassenkameraden namens Samou verliebt ist, lehnt sich gegen diesen 

Heiratsplan ihres Vaters auf. Dies führt zum Konflikt zwischen der alten Generation und der 

jungen Generation, die unterschiedliche Positionen zu der Heiratsfrage beziehen. Während die 

Eheschließung für die Alten als eine gemeinsame Sache gilt, sind die Jugendlichen der Ansicht, 

dass die Ehe vorrangig zur Herzensangelegenheit zweier Individuen sei und somit unabhängig 

von allen materiellen und sozialen Interessen geschlossen werden solle. Die konfliktgeladene 

Situation wird durch Vermittlung einiger Alten gelöst, die schließlich Benfa dazu überreden, 

Kany ihre Schulausbildung fortsetzen zu lassen. So wird die Familienharmonie 

wiederhergestellt.  

Im Kontrast zu der vermittelnden Lösung in Sous l´orage nimmt Aïssatou Guindo die 

Konstellation der Mädcheneinschulung in ihrer satirischen Erzählung auf, in der die 

Betroffenen die Flucht ergreifen müssen, um der Zwangsheirat zu entkommen. In Vents du nord 

setzt Kari Dao Himmel und Hölle in Bewegung, um die Schulung seiner Zwillinge, Wassa und 

Founé, Töchter seiner dritten Ehefrau namens Nio Sogoba, zu unterbrechen, denn er ist wie die 

anderen Dörfler der Ansicht, dass die Ehe die einzige und höchste Lebensauszeichnung für ein 

Mädchen sei: 

´´Que peut bien aller chercher une fille à l´école, hein ? Qui mieux que sa mère peut 

la former à son futur rôle d´épouse ? L´école, c´est la perte de nos valeurs. Elle rend 

nos filles prétentieuses, coquettes, bavardes et paresseuses ! Il ne sert à rien pour 

une femme de savoir lire et écrire ! Pourquoi perdre du temps à chercher un savoir 

moins utile que celui légué par grand-mère?´´(pp. 69). 

Um sich aus diesem Teufelskreis zu befreien, verlassen Wassa und Founé mithilfe ihrer 

Schullehrerin das Dorf, um nicht nur bei dem Bruder ihrer Lehrerin in einer Stadt in Mali zu 

wohnen, sondern die Möglichkeit auch zum Weiterstudieren zu haben. Diese Novelle weist 

darauf hin, dass die Frauen solidarisch untereinander sein sollten, um die ihnen angetanen 

Ungerechtigkeiten zum Ende zu bringen:  
Les vielles femmes, aguerries par les durs travaux et par toutes sortes d´injustices, de 
privations et de frustrations endurées en silence, déclaraient: ´´Quand le tam-tam change 
de rythme, les danseurs doivent changer de pas. Ces actions en faveur des femmes, vous 
[Männer] en êtes également les bénéficiaires, vous l´oubliez, vous-mêmes et toute la 
société allez profiter de l´amélioration de la situation de la femme ! […]. L´école 
n´empêche pas les filles d´apprendre ce qu´elles doivent savoir ! Le souhait de toute 
femme, c´est d´assurer les lendemains meilleurs à ses enfants ! Les changements 
profiteront à tous!´´ (pp. 76-77) 

Zum Zweiten: Ein anderes Problem, mit dem die Frauen in Mali konfrontiert sind, ist die 

genderspezifische Arbeitsteilung: z.B. die Doppelbelastung der Frau durch Haus- und 

Erwerbsarbeit. Diese traditionelle Rollenverteilung führt bei einer Frau zum Zeitmangel für 

eine literarische bzw. künstlerische Tätigkeit, denn ihre Bedürfnisse werden selten 

berücksichtigt. Sie wird nur dazu aufgefordert, allein und gleichzeitig die beiden Rollen unter 

einen Hut zu bringen. Somit fühlen sich die berufstätigen Frauen aufgrund der konventionellen 

Rollenerwartungen überlastet und haben dementsprechend kaum Zeit für sich allein, 

geschweige denn Zeit, um sich literarisch zu betätigen.31    

 
30 Vgl. Salamatou Maïga: À la découverte de l´œuvre littéraire de Fily Dabo Sissoko: thématique et 

poétique. Bamako: ÉDIS 2011, pp. 11. 
31 Zu diesem Thema in der afrikanischen Frauenliteratur siehe beispielweise den autorbiographischen Roman 
Second-Class Citizen (1974) der nigerianischen Schriftstellerin Buchi Emecheta (1944-2017). 



 

                                                            Issa  
       403 

Zum Dritten: Über die zwei oben erläuterten Problemlagen, nämlich Schulbidlung und tradierte 

Rollenmuster hinaus sehen sich die Frauen in Mali mit der Gewalt der Tradition in Bezug auf 

das Mitspracherecht konfrontiert. Mittels dieses Gesellschaftszwangs werden Frauen zum 

Verstummen gebracht. Somit wird der Frau das Recht versagt, ihre Meinung zu sagen, nur weil 

sie eine Frau ist. Die weltberühmte malische Musikerin und Geschäftsfrau Oumou Sangaré 

(geb. 1968), die die gesellschaftliche Situation von Frauen in ihren Liedern in eine breite 

Öffentlichkeit bringt, hat es einfach und treffend ausgedrückt, als sie in einem Interview sagte: 

„Dans notre culture, les femmes n´ont pas droit à la parole.“32  

Die Frauen, die sich aus diesen Rollenerwartungen befreien wollen, werden einer vehementen 

Gesellschaftsreaktion ausgeliefert und als Aufsässige gebrandmarkt. Dies manifestiert sich in 

einer Würdigung von der ersten Romanautorin Malis Aïcha Fofana, in der der Autor 

Nagognimé Urbain Dembélé33 einen besonderen Akzent auf den Mut legt, den A. Fofana wegen 

des Sozialdrucks bewiesen hat, indem sie ihre Literaturkarriere fortgesetzt hat.34 Hieraus lässt 

sich ableiten, dass die weibliche schriftstellerische Betätigung eine Verletzung der 

gesellschaftlich vorgesehenen Rolle darstellt. Sébastien Le Potvin fasst diesen Sachverhalt 

pointiert in seiner Untersuchung über die Entwicklung der malischen Literatur zusammen: 

En dehors du poids social et du rôle familial dévolus aux femmes au Mali, la 

difficulté même d´accepter la figure féminine de l´écrivain, en tant qu´individu libre 

de sa parole, se dresse comme un obstacle supplémentaire pour les femmes qui 

souhaitent se consacrer à une vocation littéraire. (pp. 219) 

Aufgrund solcher herrschenden Missstände, denen sich die schreibenden Frauen stellen, um 

sich literarisch zu verwirklichen, werden einige Projekte in die Wege geleitet. Beispielhaft 

dafür sind FEMMʼACT-Parole de Femme und die Gründung des Réseau des Femmes 

Écrivaines du Mali et de la Diaspora.  

FEMMʼACT-Parole de Femme ist eine Initiative, die 2019 von der Kommunikationsagentur 

www.maliculture.ml ergriffen wurde. Dieses Projekt, das von der Kulturakteurin Dia Yaye 

Sacko geleitet wird, macht es sich zur Aufgabe, den malischen Frauen einen spezifischen 

Ausdrucksraum für Austausch und Niederschreibung von Erfahrungen und Gedanken zu 

bieten. Dies soll dazu dienen, für die soziale und politische Gleichstellung der Frau und damit 

die Veränderung der Herrschaftsstrukturen zu sensibilisieren. Der erste Sammelband des 

Projektes erschien 2019 unter dem Titel Être une femme malienne au XXIe siècle. 

Der Réseau des Femmes Écrivaines du Mali et de la Diaspora wurde 2020 gegründet und setzt 

sich zum Ziel, das Literaturschaffen malischer Frauen mehr Sichtbarkeit zu verleihen. In dieser 

Hinsicht wurde sein erstes Sammelwerk Ecrivaines du Mali : Vie et œuvres 2022 veröffentlicht.    

 

Schlussfolgerung 

Im Mittelpunkt dieser Untersuchung stand die Frage des Zusammenhangs zwischen 

Literaturschaffen und Geschlechterverhältnissen in Mali.  

 
32 Catherine Millet: «Quand les artistes femmes s´exposent». In:  L´engagement au féminin. Cultures 

Sud. Notre Librairie. Revue des littératures d´Afrique, des Caraïbes et l´Océan indien. Numéro 172 
janvier-mars 2009, p. 129-137, ici pp. 133. 

33 Der 1939 geborene Nagognimé Urbain Dembélé, der das Vorwort des Romans von Aïcha Fofana 
geschrieben hat, gehört zu den AutorInnen der zweiten Republik Malis (1968-1992). Er hat folgende 
Romane geschrieben: Tchagoua, né d´un défunt (1978), L´Inceste et le parricide (1981) und La Saga 
des fous (1991). 

34Vgl. Aïcha Fofana, une encre sublime asséchée. URL: http://www.bamako-

culture.org/artistealaune/aicha.html. Zitiert nach: Sébastien Le Potvin: Lettres maliennes. Figures et 
configurations de l´activité littéraire au Mali, pp. 235. 

http://www.maliculture.ml/
http://www.bamako-culture.org/artistealaune/aicha.html
http://www.bamako-culture.org/artistealaune/aicha.html


 

                                                            Issa  
       404 

Es hat sich gezeigt, dass viele Hindernisse auf dem Weg der Frau zur literarischen Betätigung 

stehen. Dazu zählen beispielhaft Schulbildung, Mitspracherecht, tradierte Rollenerwartungen 

und Dreifachbelastung der Frau, d.h. als Hausfrau, Mutter und Berufstätige.  

Dieser gesellschaftliche Frauenstatus wird in der malischen Literatur bzw. afrikanischen 

Literatur problematisiert, wobei die AutorInnen das Schreiben als aktive sozialpolitische 

Aufgabe begreifen, um die herkömmlichen soziokulturellen Bedingungen der Frau 

anzuprangern und somit die Leserschaft zum Nachdenken und zur Aktion anzuregen. Hieraus 

lässt sich ableiten, dass für frauenfreundliche Genderbeziehungen plädiert wird. Um dieses Ziel 

zu erreichen, wird, so ist zu schließen, die Zusammenarbeit beider Geschlechter empfohlen. 

 

Bibliographie 

- APDF. (2000). La femme au Mali. Cadre de vie, problèmes, promotion, organisations. 

Livre blanc. Avec le soutien de la Friedrich Ebert Stiftung: Bureau Mali, Bamako: 

Imprim Color. 

- Bâ, Mariama. (2007). Une si longue lettre. Collection Motifs, Paris: Motifs. 

- Bourdieu, Pierre. La domination masculine. Édition augmentée d´une préface, Paris: 

Éditions du Seuil 1998 et septembre 2002 pour la préface.  

- Camara, Laye. (1953). L´enfant noir, Paris: Plon.  

- Catherine, Millet: «Quand les artistes femmes s´exposent». In:  L´engagement au 

féminin. Cultures Sud. Notre Librairie. Revue des littératures d´Afrique, des Caraïbes 

et l´Océan indien. Numéro 172 janvier-mars 2009, pp. 129-137. 

- Chemain-Degrange, Arlette. (1980). Emancipation féminine et roman africain, Dakar 

[u.a.]: Les Nouvelles Editions Africaines.  

- d´Almeida, Irène Assiba. (1994). Francophone African Women Writers: Destroying the 

Emptiness of Silence, Gainesville: University Press of Florida. 

- de Beauvoir, Simone. (1951). Le Deuxième Sexe I : Les faits et les mythes. 75. Auflage, 

Paris: Gallimard.   
- (194). Le Deuxième Sexe II : L´expérience vécue. 14. Auflage, Paris: Gallimard. 

- Dembélé, Youssouf. (2017). La Littérature malienne, Saint-Denis: Edilivre.  
- Djian, Jean-Michel. (2012). Les Manuscrits de Tombouctou. Secrets, mythes et réalités, 

Paris: JC Lattès.  

- Emecheta, Buchi. (1976). Second-Class Citizen, London: Allison & Busby. 

- Fall, Aminata Sow. (2007). La Grève des bàttu ou les déchets humains, Paris: Motif.     

- Guindo, Aïssatou: Vents du nord. In: Saison d´Amour et de Colère. Poèmes et nouvelles 

du Sahel. Dakar: Les Nouvelles Editions Africaines du Sénégal 1998, pp. 69-85. 

- Keita, Aoua. (1975). Femme d´Afrique. La vie d´Aoua Keita racontée par elle-même, 

Paris : Présence Africaine. 

- Konaré, Adam Ba. (1993). Dictionnaire des femmes célèbres du Mali: des temps 

mythico-légendaires au 26 mars 1991. Précédé d´une analyse sur le rôle et l´image de 

la femme dans l´histoire du Mali, Bamako: Éditions Jamana.  

- Mars des femmes 1991: Chronique d´une révolution malienne. Témoignages recueillis 

par Ramata Diaouré, journaliste, et Oumou Traoré, photographe. Bamako: Cauris livres 

2016. 

- Le Potvin, Sébastien. (2005). Lettres maliennes. Figures et configurations de l´activité 

littéraire au Mali, Paris: L´Harmattan. 
- Loimeier, Manfred. (2010). Africando. Literarische Reise durch einen Kontinent, 

Frankfurt am Main: Brandes & Apsel Verlag. 

- Lüsebrink, Hans-Jürgen. (1990). Schrift, Buch und Lektüre in der 

französischsprachigen Literatur Afrikas. Zur Wahrnehmung und Funktion von 



 

                                                            Issa  
       405 

Schriftlichkeit und Buchlektüre in einem kulturellen Epochenumbruch der Neuzeit., 

Tübingen: Max Niemeyer Verlag.  
- (2003). La Conquête de l´espace public colonial: Prises de parole et formes de 

participation d´écrivains et d´intellectuels dans la presse à l´époque coloniale (1900-

1960), Frankfurt am Main, London: IKO-Verlag für Interkulturelle Kommunikation – 

NB- Éditions Nota Bene. 
- Ly, Ibrahima. (1982). Toiles d´araignées. Suivi d´un entretien avec l´auteur par Bernard 

Magnier, Arles: Actes Sud 1982.  

- Mabanckou, Alain. (2020). Huit leçons sur l´Afrique, Paris: Grasset. 
- Maïga, Salamatou. (2011). À la découverte de l´œuvre littéraire de Fily Dabo Sissoko: 

thématique et poétique, Bamako: ÉDIS. 

- Mouralis, Bernard: Une parole autre, Aoua Keita, Mariama Bâ et Awa Thiam. In: 

Nouvelles écritures féminines. 1. La parole aux femmes. Notre Librairie Nº117, Avril-

juin 1994, pp. 21-27. 
- Riesz, János. (1998). Französisch in Afrika – Herrschaft durch Sprache. Studien zu den 

frankophonen Literaturen außerhalb Europas Band 17: Europäisch-afrikanische 

Literaturbeziehungen II, Frankfurt am Main: IKO – Verlag für Interkulturelle 

Kommunikation. 

- (2013). Südlich der Sahara: Afrikanische Literatur in französischer Sprache, Tübingen: 

Stauffenburg Verlag Brigitte Narr. 
- Schulz, Dorothea E. (2012). Culture and Customs of Mali, Culture and Customs of 

Africa, Santa Barbara, California: Greenwood. 

- Senghor, Léopold Sédar. (2011). Femme noire. In: Chants d´Ombre suivi de Hosties 

noires, Paris: Éditions du Seuil, pp. 21-22. 

- Seydou Badian. (1972). Sous l´orage suivi de La Mort de Chaka, Paris: Présence 

Africaine. 

- Thiam, Awa. (1978). La parole aux négresses. Préface de Benoîte Groult. Collection 

Femme, Paris: Denöel/Gonthier. 

- Tounkara, Aly. (2015). Femmes et discriminations au Mali. Collection Etudes 

Africaines, Paris: L´Harmattan. 

- Tounkara, Dianguina. (2012). L´émancipation de la femme malienne. La famille, les 

normes, l´État, Paris: L´Harmattan.  

- Touré, Sadya. (2017). Être une femme ambitieuse au Mali. Collection: La voix des 

femmes, Bamako: Innov Éditions. 

- Wiedemann, Charlotte. (2014). Mali oder das Ringen um Würde. Meine Reisen in einem 

verwundeten Land, München: Pantheon Verlag. 

- Woolf, Virgina. (1954). A Room of One´s Own. 12. Auflage, London: The Hogarth 

Press. 
 


