
 

                                                            Amadou  
       431 

 

 

Vol. 4, N°15, pp. 431– 444, DECEMBRE 2025 

Copy©right 2024 / licensed under CC BY 4.0 

Author(s) retain the copyright of this article 

ISSN : 1987-1465 

DOI : https://doi.org/10.62197/FZHL8525 

Indexation : Copernicus, CrossRef, Mir@bel, Sudoc, 

ASCI, Zenodo 

Email : RevueKurukanFuga2021@gmail.com 

Site :  https://revue-kurukanfuga.net 

La Revue Africaine des 

Lettres, des Sciences 

Humaines et Sociales 

KURUKAN FUGA 

LE POUVOIR POLITICO-THÉOCRATIQUE FACE AU POUVOIR 

COLONIAL EN GUINÉE À TRAVERS TROIS GRANDES FIGURES : 

SAMORY TOURÉ, ALPHA YAYA DIALLO ET BOKAR BIRO 

Dr Amadou Hamidou DIALLO -Enseignant-chercheur-Département des Sciences de 

l’Éducation (SCEDU) -UFR des Sciences de l’Éducation, de la Formation et du Sport (SEFS) 

Université Gaston Berger de Saint-Louis / Sénégal Courriel : amadou-

hamidou.diallo@ugb.edu.sn 

Résumé : Il est question dans cette étude de présenter la relation historique entre le pouvoir politique et 

théocratique en Guinée et le pouvoir colonial. Cette relation entre les deux entités fut conflictuelle. Notre choix 

s’est opéré sur trois figures principales que sont Samory Touré, Alpha Yaya et Bokar Biro. L’histoire des 

Almamites est celle d’une révolution islamique produite au XVIIIe siècle au cœur de l’Afrique de l’Ouest. 

Portée par des érudits musulmans ouest africains aux idées peu communes, elle a connu des ramifications dans 

presque toute l’Afrique subsaharienne. Et dans ce vent de changement, la Guinée s’est particulièrement 

distinguée. Dès 1725, un État théocratique fit son apparition sur les hauts plateaux du Foûta Djallon à travers le 

charismatique Karamoko Alpha Diallo mo Mawɗo. À la suite du Bundu, l’écho de ce combat religieux se fut 

sentir dans d’autres régions limitrophes comme au Sénégal, dans le Fûta Tôro, avec Souleymane Baal en 1776.  

Labourée, comme on le dit, par la charrue de l’histoire, la Guinée a malheureusement assisté à des convoitises 

et batailles entre almamis de clans opposés. Cette instabilité, qui a profité à la pénétration étrangère, offrit au 

pouvoir colonial l’occasion de s’installer et de s’imposer. Désormais, naquit une autre rivalité, celle qui oppose 

pouvoir théocratique et politique local et occupants coloniaux. Dans ce contexte, trois grandes figures se sont 

fait remarquer : Samory Touré, Alpha Yaya Diallo et Bokar Biro. Ces trois résistants aux pouvoirs antagoniques 

eurent des approches et conduites différentes du pouvoir. Ils offrirent au Foûta Djallon et au Wassoulou les 

véritables leçons de ce que diriger un État théocratique en Afrique veut dire. L’objectif principal de cette étude 

a été de montrer comment, malgré l’échec face à la colonisation, le pouvoir de ces trois figures historiques fut 

un rempart pour la libération de leurs peuples. 

Mots clés : Afrique subsaharienne, Almamites, État théocratique, Foûta Djallon, Pouvoir colonial. 

  ************* 

Abstract : This study aims to present the historical relationship between political and theocratic power in 

Guinea and colonial authority. This relationship between the two entities was conflictual. Our focus is placed 

on three main figures: Samory Touré, Alpha Yaya, and Bokar Biro.The history of the Almamies can be summed 

up as a story of Islamic revolution that took place in the 18th century in the heart of West Africa. Led by West 

African Muslim scholars with unconventional ideas, this revolution would have ramifications across almost all 

sub-Saharan Africa. In this wave of change, Guinea stood out. As early as 1725, a theocratic state emerged on 

the high plateaus of Foûta Djallon, under the leadership of the charismatic Karamoko Alpha Diallo mo Mawɗo. 

Following Bundu, the echo of this religious struggle would be felt in neighboring regions such as Senegal, in 

Fûta Tôro, with Souleymane Baal in 1776. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:amadou-hamidou.diallo@ugb.edu.sn
mailto:amadou-hamidou.diallo@ugb.edu.sn


 

                                                            Amadou  
       432 

As the saying goes, Guinea was plowed by the forces of history and, unfortunately, became the stage for rivalries 

and conflicts among Almamis from opposing clans. This instability, which favored foreign penetration, gave 

the colonial powers the opportunity to settle and assert themselves. From then on, a new rivalry was born—one 

that opposed theocratic power and local political authority to colonial occupiers. In this context, three major 

figures would stand out: Samory Touré, Alpha Yaya Diallo, and Bokar Biro. These three resistance leaders, 

each holding opposing powers, had different approaches and conduct toward leadership. They offered Foûta 

Djallon and Wassoulou profound lessons in what it means to govern a theocratic state in Africa. 

Key words: Almamies, Colonial Power, Fouta Djalon, Sub-Saharan Africa, Theocratic State. 

 

 

 

  

INTRODUCTION 

L’utilité de présenter une étude sur la relation entre le pouvoir théocratique et le pouvoir 

colonial en Guinée répond de la nécessité de revisiter l’histoire coloniale de l’Afrique en 

général. Il s’agit ici, en l’occurrence, de mettre un accent particulier sur la relation conflictuelle 

que trois grands résistants ont entretenue avec le pouvoir colonial. Nombreux sont les auteurs 

et historiens à avoir laissé des écrits sur cette problématique. Au nombre de ceux-là, Paul Marty, 

Jean Suret-Canale, Boubacar Barry, Yves Person et autres. Leurs travaux ont permis de mettre 

en lumière un pan important de l’histoire de la Guinée. Comment se manifestera l’opposition 

des deux formes de pouvoir théocratique et colonial à travers les trois figures de la résistance 

choisies ici comme sujet d’étude ? 

En Guinée, la naissance de l’almamiat en 1725, en pleine période coloniale, pourrait 

véritablement être considérée comme l’un des moments les plus importants de la résistance à 

la colonisation. Sur le continent, le souci de nombreuses régions était alors de se débarrasser du 

joug colonial sans aucune forme d’organisation politique et militaire pour le réussir. Alors 

qu’en Guinée une révolution islamique était en cours, le processus qui se jouait à cette période 

allait finir par redessiner la trajectoire historique de toute une partie de l’Afrique de l’Ouest. 

Portée par des lettrés musulmans, cette nouvelle révolution nourrissait beaucoup d’espoirs en 

ce qu’elle était perçue comme un rempart contre l’occupation coloniale. En Guinée, au Sénégal 

comme au Mali, le pouvoir colonial devait négocier et compter sur le jeu d’alliance pour 

s’installer.  

Comme au Sénégal, la révolution théocratique guinéenne s’étalera sur une longue période et 

sera historiquement enraciné. Le XIXe siècle marquera particulièrement cette période. Et trois 

résistants se distingueront particulièrement : le roi de l’Empire Wassoulou, Samory Touré, le 

roi du Labé, Alpha Yaya Diallo et le dernier almami de la Guinée Bokar Biro. Face au pouvoir 

colonial, ils s’érigeront en boucliers pour libérer leur peuple. Mission ne pouvait pas être plus 

périlleuse vu l’influence et l’enracinement historique et géographique des grands empires 

coloniaux. C’est ainsi que malgré le courage et l’abnégation de ces derniers, l’impérialisme 

colonial finira par s’installer et prendre le dessus.  

Aux yeux des populations locales, le pouvoir théocratique devait s’opposer à la colonisation 

pour sauvegarder la religion musulmane contre ses pourfendeurs. Malgré tout, les difficultés ne 

provenaient pas exclusivement de l’opposition au pouvoir colonial mais aussi et surtout de la 

rivalité entre l’ethnie Peule et les autres. Contrairement à ce qui se passera plus tard au Foûta 

Tôro, dans le Foûta Djallon, le pouvoir rimait avec l’esprit du djihâd. Beaucoup de groupes 

ethniques furent ainsi contraints d’épouser l’Islam pendant que d’autres étaient réduits en 

esclaves. Un long processus de lutte fut alors engagé. Cependant, ici comme ailleurs, la 

colonisation finira par avoir le dernier mot.   

Il s’agira, dans un premier moment, de présenter un aperçu historique et géographique de la 

Guinée suivi de la spécificité de sa théocratie comparée à d’autres dans la région ouest-



 

                                                            Amadou  
       433 

africaine. Cette étude du pouvoir théocratique du Foûta Djallon nous permettra enfin de 

revisiter la résistance qui s’est opérée dans le Wassoulou sous Samory Touré, à Labé sous Alpha 

Yaya et à Timbo avec Bokar Biro. 

 

1. Aperçu historique et géographique de la Guinée 

On a souvent dit de la Guinée1 qu’elle était un incident géologique. Contrairement à la plupart 

des pays d’Afrique, elle bénéficie d’une faveur naturelle sans commune mesure. Gâtée par la 

géographie, elle est riche d’histoire. La Guinée est considérée comme le ‘‘Château d’eau de 

l’Afrique’’2. Elle distribue gracieusement ses eaux aux principaux pays qui l’entourent.   

Toutefois, est-il besoin de rappeler qu’à la suite de son refus d’intégrer la Communauté 

française en 1958, sous son premier président Sékou Touré, la jeune Guinée devenait ainsi la 

première nation d’Afrique noire francophone à accéder à la souveraineté internationale ? Mais 

cet acte politique lui fera payer un lourd tribut. Abandonnée par la Métropole et isolée par 

l’Occident, elle faisait désormais face à son propre destin. C’est ainsi qu’elle n’a pu profiter de 

ses propres ressources naturelles ; ce qui constitua un véritable chaos économique.   

On pourrait considérer la Guinée comme un pays qui a historiquement nourri des foyers de 

tensions. Le célèbre ‘‘Non’’ de Sékou Touré, à l’adhésion du pays au fameux projet de 

‘‘Confédération française’’ proposée par le Général De Gaulle, n’est que la conséquence d’une 

constante ligne historique qui a longtemps opposé la politique guinéenne à la Métropole. La 

révolution islamique du XVIIIe siècle se matérialisera dans tous les États théocratiques Ouest 

africains par une opposition entre les chefferies locales et le pouvoir colonial, qui peinait à 

s’installer.  

Constituée d’un peuple cosmopolite qui en fait un des plus diversifiés du continent africain, la 

Guinée offre le spectacle d’une riche complexité culturelle qui rassemble géographiquement 

quatre entités différentes : la Haute Guinée, la Moyenne, la Basse Guinée et la Guinée 

forestière. C’est dans ce folklore ethno-géographique qu’un peuple, à la culture et aux 

comportements différents, est parvenu à constituer une histoire politique et religieuse dont nous 

voulons suivre le parcours.  

2. Le pouvoir théocratique guinéen et ses spécificités 

Il y a sans contestation aucune une certaine spécificité liée à l’État théocratique guinéen tel qu’il 

s’exerça à partir du XVIIIe siècle. Le pouvoir islamique qui s’y exerçait, d’un ordre nouveau, 

connaitra des ramifications jusqu’aux confins du Foûta Tôro, grâce aux l’idéologie 

révolutionnaire de Souleymane Bal et de son successeur directe Abdel kader Kane. La nécessité 

du pouvoir théocratique commençait ainsi à se faire sentir dans l’Ouest du continent africain. 

Pour beaucoup, il constituait un rempart contre la colonisation. Tout le Grand Foûta, 3 

 
1 La république de Guinée, pays de l’Afrique de l’Ouest, est généralement appelée Guinée Conakry. Elle porte ce 

nom de façon non officielle pour se différencier des deux autres Guinées : la Guinée Bissau et la Guinée 

Équatoriale. C’est ainsi que le terme de Guinée renvoie à la région africaine longeant le Golfe de Guinée, du nom 

de cette partie de l’océan Atlantique qui borde le centre du continent africain. 

 
2 Plusieurs fleuves trouvent leurs sources en Guinée. Le fleuve Sénégal, le Niger et le fleuve Gambie en sont des 

illustrations. Nous retrouvons plus de 1300 cours d’eau en Guinée.  
3 Le Foûta renvoie à une grande entité culturelle et géographique que nous retrouvons en Guinée (Foûta Djallon), 

au Mali (Foûta Macina Tôro) et à la frontière sénégalo-mauritanienne (Fouta Tôro). On y trouve de fortes 

concentrations peules. 



 

                                                            Amadou  
       434 

culturellement représenté en Guinée, au Mali, au Sénégal comme en Mauritanie était entré en 

ébullition grâce à l’idéologie du changement incarnée par des Peuls. 

Contrairement à la révolution Tôrôdo du Foûta Tôro, le mouvement apparu en Guinée n’a pas 

été que l’affaire d’une seule ethnie. Au Foûta Tôro, les autres ethnies participèrent à la 

révolution mais ne jouèrent que des rôles secondaires derrière les principaux instigateurs 

qu’étaient les Tôrôdos. En Guinée, on avait eu droit à un changement du décor qui s’explique 

par une complexité sociologique, historique et géographique : le pays concentre plusieurs 

entités culturelles et ethniques.   

D’autre part, il serait nécessaire de rappeler qu’en Afrique de l’Ouest, la révolution almamite 

était parvenue à bâtir quatre États théocratiques : Le Sokoto, Le Foûta Tôro, le Macina et le 

Foûta Djallon. Quand bien même les spécificités géographiques qui caractérisaient les 

différents États, un lien fort les unissait politiquement et culturellement et la théocratie 

constituait leur référentiel. Tous les quatre États eurent à combattre autant les cultures païennes 

antéislamiques que la civilisation occidentale qui constituait une véritable menace au nouvel 

establishment.  

3. Le statut théocratique du Foûta Djallon 

La région du Foûta Djallon était au départ formée de cultures cosmopolites habituées au 

phénomène migratoire. Mais elle subira une vague de transhumants peuls musulmans provenant 

du Macina. À la recherche de l’herbe fraîche parce que pasteurs nomades4, ils arrivèrent en 

petits groupes et apprirent à cohabiter avec les populations locales pour l’intérêt de leur bétail. 

Déjà islamisés, ils apprirent petit à petit à vivre en symbiose avec des animistes comme les 

Djalonkés et quelques autres groupes Peuls. La tâche n’était pas facile au départ car ils priaient 

dans des grottes. Toutefois, la région étant très propice à l’élevage, ils décidèrent de s’installer 

définitivement et finirent par s’imposer comme principaux maîtres des massifs montagneux du 

Foûta Djallon. Ils parvinrent ainsi, grâce à leur forte influence à assimiler culturellement, et 

parfois même à assujettir, les autres ethnies. À l’opposé des autres migrations peules, celle-ci 

avait une vision djihadiste et son intention était d’étendre l’Islam dans les régions animistes 

d’Afrique.  

Au Foûta Djallon, la géographie a su enrichir l’histoire. La région n’aurait certes pas connu 

l’importance qu’elle a n’eût été le facteur naturel qui favorise la convoitise de la culture 

pastorale. Placés en première ligne, parce qu’éleveurs de bétails, les Peuls finiront par 

s’approprier la région de façon définitive. D’autre part, le Foûta Djallon constituait un transit 

et un lieu naturel de commerce d’esclaves appuyé par la colonisation via la côte atlantique. 

Mais, indépendamment du pouvoir colonial, ces pratiques étaient historiquement internes5 à la 

région Ouest-Africaine. Ce sont là les éléments qui auront fortement contribué à la révolution 

 
4 Pour d’autres versions, les peuls venus occuper les montagnes du Foûta Djallon étaient en réalité pourchassés 

par les Mandingues.  
5 Sous l’Empire du Mali, la pratique de l’esclavage était connue. Des siècles plus tard, l’almami Samori Touré 

sera à la tête d’une grande armée dans le Wassoulou. À la recherche de la nourriture pour ses soldats, la viande 

en particulier, il échangeait fréquemment ses soldats contre du bétail dans le Foûta Djallon. Les soldats vendus 

devenaient ainsi des esclaves et les non vendus éliminés à leur retour. Beaucoup de chefs et almamis du Foûta 

Djallon croyaient donc être en devoir d’humanisme d’acheter ceux qu’on leur vendait. De telles pratiques étaient 

monnaie courante à l’époque de l’almamiat. Mais, dans l’État du Foûta Tôro, Souleymane Bal interdisait de 

telles pratiques. Il est celui qui a su donner une belle leçon d’humanisme en abolissant l’esclavage au sein de son 

État. 



 

                                                            Amadou  
       435 

musulmane qui a conduit à la création des différents États théocratiques de l’Afrique 

subsaharienne du XVIIIe siècle.  

En Moyenne Guinée6, la nouvelle révolution était perçue, par beaucoup, comme une sorte de 

rivalité entre l’ethnie Peule et les autres. Contrairement à la révolution Tôrôdo du Foûta Tôro, 

les troubles du Foûta Djallon mettaient aux prises plusieurs entités culturelles et ethniques : les 

Peuls musulmans contre les Djalonkés Mandingues. Depuis l’Empire du Mali7, les Djalonkés 

partagent les massifs du Foûta Djallon avec les autres groupes ethniques Mandingues8.  

Et deux siècles auparavant, des Peuls venus du Foûta Tôro cohabitèrent pacifiquement avec les 

autres ethnies en Guinée. C’est quand il s’est agi d’imposer l’Islam par le Djihâd, au Foûta 

Djallon, que leurs relations devinrent guerrières et à partir du XVIIIe siècle, les Peuls régnèrent 

presque sans partage sur les massifs montagneux du Foûta Djallon. Ils convertirent les 

populations autochtones et réduisirent en esclaves celles qui refusaient de se soumettre à la 

religion musulmane. Toutefois, la révolution théocratique changera le décor sociologique du 

Foûta Djallon. Désormais, une forme d’alliance nouvelle se créera entre les Peuls et les groupes 

convertis à l’Islam à l’instar des Dioulas et des Diakhankés pour une lutte plus efficiente pour 

la protection de l’Islam. Au moment où au Foûta Tôro, les Razzias maures faisaient rage, le 

Foûta Djallon était épargné pour des raisons certainement géographiques.  

La particularité du Foûta Djallon, c’est incontestablement la pluriethnicité de la révolution 

almamite. Elle sera portée par des marabouts Peuls et Diakhankés et fera naître une idéologie 

singulière du contrôle des affaires économiques, politiques et sociales par les lois islamiques. 

Fait inédit pour une région traditionnellement animiste. L’almamiat instaura ainsi un système 

profondément démocratique constitué d’une alternance au pouvoir entre deux clans : Alfaya et 

Soriya9. Il s’agira de la mise en œuvre d’un véritable cas d’école dans la démocratie africaine 

datant du XVIIIe siècle. Parallèlement, le nouveau pouvoir était fortement structuré et se faisait 

représenter à travers différentes provinces. Celles-ci, appelées communément ‘‘Diwé’’ en 

Pulaar assurait la continuité du pouvoir politique central basé à Timbo.10  

 
6 Nous avons exposé dans la première carte géographique les différentes régions guinéennes. La Moyenne 

Guinée représente le Foûta Djallon dont la capitale historique est Labé.  
7 Fondé par Soundiata Keita, l’Empire du Mali appelé aussi l’Empire Mandingue connaitra son apogée au XIVe 

siècle.   
8  Les Bassaris, les Nalous, les Malinkés, les Cogniaguis etc., ont longtemps vécu sur les plateaux du Foûta Djallon. 

 
9 Les Alfayas sont issus de Karamoko Alfa alors que les Soriyas proviennent d’Ibrahima Sory appelé Mawdo 

c’est-à-dire le Grand. À la mort du premier, Ibrahima Sory le remplaça et devint imam. Et depuis, leurs 

descendants devaient alterner pour le titre d’almami. Ainsi sur la terre du Foûta Djallon, quatorze (14) almamis 

se sont succédé. Les deux premiers, précédemment mentionnés, régnèrent successivement et les douze (12) 

autres alternativement. 
10 Labé, Timbo, Timbi, Fugumba, Kébaly, Koin, Bhouria, Kolladhè, et Fodé Hadji. Ces ‘‘Diwé’’ ou provinces, au 

nombre de neuf, gardaient chacune son autonomie. « Un autre caractère du royaume réside dans la perfection de 

ses institutions. L’organisation interne avait atteint, aux différents niveaux, un degré qui laisse rêveur, quand on 

reporte à ce qui se passait en Europe à la même époque. Voici comment elle se décomposait en remontant l’échelle 

hiérarchique. Tous les croyants, même ceux des hameaux sans mosquée bâtie, se réunissaient le vendredi pour la 

prière. Ils élisaient un chef de famille, ou de village, qui avait autorité sur la communauté, rendait la justice, gérait 

le trésor et la représentait auprès du district … Le représentant qui manquait d’assister à trois prières du vendredi 

successivement, sans motif valable, risquait de se voir exclu de la communauté des croyants et de devoir rendre 

sa citoyenneté et son état d’homme libre. » Thierno Diallo, (1998, p.21). 



 

                                                            Amadou  
       436 

Ces États théocratiques qui verront le jour en Guinée subiront quelque peu une sorte de 

syncrétisme en ce qu’ils seront à cheval entre les traditions héritées des ancêtres et l’Islam. Ils 

seront en même temps victimes d’un excès d’aristocratie de la noblesse peule. Beaucoup de 

couches sociales y étaient maintenues dans l’esclavage. Et cet esclavage n’a pas profité qu’au 

système traditionnel, pour des raisons économiques, il a été aussi au service de la colonisation.  

Il y a une singularité du pouvoir théocratique guinéen que nous n’avons pas manqué de 

souligner. Il s’agit d’abord d’une société politique et religieuse extrêmement hiérarchisée au 

sommet de laquelle se trouvent des gouvernants lettrés exerçant leur pouvoir sur des sujets à 

travers une structure bien déterminée. Vers la fin du XVIIIe siècle, l’État théocratique du Foûta 

Djallon avait deux capitales : une capitale politique, Timbo, et une capitale religieuse, 

Fougoumba. Étant intronisé dans la cité religieuse, l’almami, entouré par des anciens 

expérimentés, vient diriger les affaires de la communauté dans la cité politique où il se met à 

l’abri de la profanation des lois de Dieu. Mais, malgré la prédominance des règles islamiques 

dans la gestion du pouvoir, certains clivages se faisaient sentir. Le système des castes n’avait 

pas encore disparu et la pratique de l’esclavage avait la couleur de l’Islam au sens où les 

almamis peuls se cachaient derrière l’idée de guerre sainte pour asservir les ethnies non 

converties à leur religion.   

À l’instar du Foûta Tôro, le Foûta Djallon est resté profondément marqué par la hiérarchie 

imposée par le système des castes. Exerçant leur autorité dans une société pluriethnique, les 

aristocrates Peuls instaurèrent une société aussi figée qu’éclectique. C’est la pénétration 

coloniale qui viendra finalement à bout de leur pouvoir. Mais grâce à leur influence, les Peuls 

parvinrent à islamiser le Foûta Djallon, à y installer des écoles coraniques et à s’approprier 

d’une culture religieuse comme leur véritable identité.  

 

4. Trois grandes figures face à la colonisation 

4.1. Samory Touré 

Samory Touré est sans contestation aucune une des plus grandes figures de la Guinée. Érigé en 

héros, il doit surtout sa célébrité à son opposition farouche à la pénétration coloniale en Afrique 

de l’Ouest. Fondateur du célèbre Empire du Wassoulou, Samory naquit en Guinée à 

Miniambaladougou vers 1830. Après un exil forcé au Gabon, il y décédera en pleine occupation 

coloniale en 1900 sans être parvenu à débarrasser son peuple de ceux qu’il considérait comme 

des ennemis étrangers. Si la Guinée reste encore fière de lui, c’est parce qu’il a sacrifié plus de 

trente ans de sa vie à combattre l’idéologie impériale étrangère en général et française en 

particulier. Ce n’est pas d’ailleurs un hasard si le premier Président de la Guinée se réclamait 

de sa descendance11.  

Le personnage de Samory reste quelque peu controversé. Fils d’une captive12, il prendra sa 

revanche sur l’histoire en gouvernant un royaume qui s’étend sur plusieurs pays. Chef politique 

et religieux à la fois, il définissait lui-même son empire de guerrier et commercial. Ceci en dit 

long sur les ambitions conquérantes de l’homme. Guide charismatique, Samory profitera, 

 
 
11 Une telle information fut toutefois contestée par l’historien Ibrahima Baba Kaké dans son célèbre ouvrage 

Sékou Touré : le héros et le Tyran publié par le Groupe Jeune Afrique en 1987 où l’auteur fait montre de sa 

parenté biologique controversé avec Samory Touré. 
12 La mère de Samory, Sokhna Kamara, fut capturée par les soldats de Bourama et maintenue en esclave. Pour la 

libérer, Samory s’est fait lui-même esclave des bourreaux durant sept ans.  



 

                                                            Amadou  
       437 

comme d’autres chefs à l’époque, de la fin de règne de Cheikh Omar Foutiyyou Tall13 et de la 

dislocation de l’empire de ce dernier pour prendre le pouvoir. Pendant les vingt dernières années 

du XIXe siècle, il développera une stratégie qui lui permettra d’étendre son empire dans tous 

les territoires entourant la Guinée : le Mali, le Burkina Faso, la Côte d’Ivoire et la Sierra Leone.  

Samory était sur deux fronts. Aux ennemis étrangers qu’il combattait par devoir religieux 

venaient se rajouter ceux de sa propre région. La Guinée est un pays multiethnique. Il n’était 

pas rare d’assister à des conflits fratricides entres tribus et ethnies opposées. En Afrique, le 

patronyme et la filiation familiale sont des réalités culturelles qui conduisent souvent à des 

antagonismes. Mais, en fin stratège, Samory s’évertuera à se doter des armes pour nourrir ses 

ambitions. Il était convaincu que le fondement d’un empire repose sur la sécurité que peut 

garantir une forte armée. L’historien sénégalais, Abdoulaye Bathily (1987, p.77) présente 

d’ailleurs Samory comme un véritable résistant qui avait « refusé de négocier l’intégrité 

territoriale du Wassoulou avec les occupants français ». 

Contrairement aux autre almamis, la particularité de Samory c’est qu’il n’est pas musulman 

d’origine. Sa conversion à l’Islam n’avait certainement rien de hasardeux. Il lui fallait 

consolider son pouvoir. Et l’Islam apparemment pouvait offrir l’occasion de fonder un État 

mais aussi un royaume à l’instar de celui de Cheikh Omar Tall dont il a vécu la fin du règne. 

Vient se rajouter à cette hypothèse le titre d’almami qui faisait des nouveaux dirigeants de 

célèbres chefs charismatiques temporellement et spirituellement. En fait, Samory n’était pas 

que chef de guerre. Il était doublé d’une carrure de fin diplomate. Après avoir conquis plusieurs 

riches territoires et avoir eu assez d’assises militaires, il entamera des actions diplomatiques 

avec les colons britanniques de Sierra Leone comme avec ses voisins, à l’instar des almamias 

du Foûta Tôro et du Foûta Djallon. De telles entreprises portaient leur fruit car elles avaient des 

intérêts autant économiques et financiers que politiques et militaires. Avec les britanniques, il 

pouvait négocier de nouvelles armes pour mieux faire face à ses ennemis et avec les empires 

peuls musulmans de son pays et du Sénégal, il négociait une alliance politique.  

Les dernières années du règne de Samory Touré ont été ponctuées d’actions militaires 

d’envergure. Elles seront particulièrement marquées par un conflit ouvert avec les Français qui 

estimaient que leurs intérêts étaient mis en jeu par l’almami. Pour les représentants de la colonie 

française, le plus important acte à poser contre Samory consistait à rompre ses liens avec les 

Britanniques pour des raisons militaires. Rappelons que ce sont ces derniers qui le ravitaillaient 

en armes. C’est ainsi qu’au nom des accords de Bruxelles de 1890, les Britanniques mirent fin 

à leur vente d’armes destinées à l’almami, le privant définitivement de sa principale source de 

ravitaillement. Malgré sa forte armée, Samory était presque désormais condamné à la reddition. 

Les Français tirèrent profit de leur avantage diplomatique et militaire pour le contraindre au 

retranchement et au partage de certaines parties de son royaume. L’ancien grand royaume du 

Wassoulou commença ainsi à perdre de son influence au profit de l’expansion française dans 

toute l’Afrique de l’Ouest. 

Les rapports entre le Wassoulou et la France n’étant plus au beau fixe. Des escarmouches entre 

les deux camps devenaient de plus en plus fréquentes. Il restait encore à l’almami force et 

courage. Il réussira à plusieurs reprises à repousser des attaques françaises. Mais de la puissance 

 
13 Originaire de Halwâr (Sénégal), Omar Tall est un autre opposant à la colonisation qui a eu la particularité de 

mener le djihâd jusqu’au Mali où il disparaîtra dans les falaises du Bandiagara en 1864. La mort de ce grand 

résistant conduira à des révoltes de généraux qui s’empresseront à prendre le pouvoir. Samory sera de ceux-là. 

L’on assista ainsi au déclin du Royaume Toukouleur qui avait pris ses racines dans le Foûta Tôro et qui avait 

comme ambition d’islamiser, par les armes, les différentes ethnies de la sous-région Ouest-africaine.  



 

                                                            Amadou  
       438 

militaire, constituée de milliers de fantassins, l’armée de Samory se réduit à l’isolement. 

L’almami sera finalement contraint à la négociation avec des français qui l’acculaient. Anti-

impérialiste, il ne parviendra pas malheureusement à chasser les Français de la colonie. Poussés 

par ses attaques répétitives, ces derniers, sous le commandement du capitaine Gouraud, 

mèneront une dernière offensive contre lui et le captureront en Côte d’Ivoire en 1898. Samory 

sera forcé à l’exil et mourra en détention au Gabon le 2 juin 1900 laissant derrière lui un empire 

désemparé que les subdivisions territoriales coloniales finiront par faire oublier.  

L’histoire de Samory Touré est celle d’un chef charismatique qui a sacrifié sa vie pour son 

peuple. Toutefois, à elle seule, cette caractéristique ne rend pas compte de la vie et des combats 

de ce grand homme au destin peu ordinaire. Samory fut également ce continuateur de la 

politique théocratique initiée depuis le Bundu et le Fouta Djalon. L’histoire retiendra que, par 

Samory Touré, l’almamiat s’est ramifié à travers des cultures diverses même si la culture Peule 

a été celle par qui la fusion entre Islam et pouvoir a été possible dans l’Afrique noire 

subsaharienne.  

4.2. Alpha Yaya Diallo  

 

Le roi Alpha Yaya Diallo fut, quant à lui, un chef généreux et charismatique sans commune 

mesure. Des historiens n’hésiteront pas à le présenter d’ailleurs comme le plus prestigieux 

résistant à la pénétration coloniale. Alpha Yaya comme son père Alpha Ibrahima Diallo ont été 

successivement rois de la plus grande province du Foûta Djallon, le Labé. De la lignée du 

légendaire Karamoko Alpha, ils s’évertueront à continuer le pouvoir de leur ancêtre. Cette 

précision est de taille pour caricaturer le personnage d’Alpha Yaya. Il avait des prédispositions 

pour le pouvoir en ce qu’il descend d’une lignée de princes. Ainsi, Thierno Diallo (1998, p.14) 

témoigne : 
 « son milieu, son origine semblent avoir marqué Alfa Yaya. Il a le tact, la 

diplomatie et la ruse de sa lignée paternelle, celle des souverains Peuls. Il a 

la bravoure de sa lignée maternelle, celle des princes mandingues… il a la 

vanité du Mandingue et l’orgueil du Peul. Son amour-propre est poussé à 

l’extrême limite, mais sa générosité est légendaire. Il passe de la promptitude 

et de la brusquerie du Mandingue à la patience et à la ténacité du Peul. » 14 

 

Un tel témoignage en dit long sur la personnalité complexe du grand homme. Il fut le véritable 

prince machiavélien à la fois armé d’une brutalité et d’une largesse de cœur.  

Cet Alfaya15 ambitieux et pugnace ne cachait pas son aversion pour les colons16, qu’il 

considérait comme des impies rompus à la tâche d’acculturation. Un pacte avec ces derniers 

obéissait alors à un calcul politique.   

Son époque est celle où les provinces musulmanes guinéennes servaient encore de modèle de 

pouvoir. Le Foûta Djallon baignait à l’époque dans une véritable alternance démocratique entre 

deux clans que tout devait pourtant opposer : les Afaya et les Soriya. Se passant tour à tour le 

pouvoir de manière pacifique, les deux groupes réussirent ainsi une entente mutuelle. Pendant 

qu’un clan commandait aux affaires, un autre attendait son tour dans la méditation, pour deux 

ans, dans ce qu’il est convenu d’appeler la résidence de sommeil. 

 
14 Thierno Diallo, Alfa Yaya, roi du Labe (Foûta Djallon), Collection GRANDES FIGURES AFRICAINES, 
15 Du clan de Karamoko Alfa, fondateur de la lignée Alfaya qui porte son nom. 
16 Au Foûta Djallon, français et anglais portent le nom d’« Oreilles rouges».    



 

                                                            Amadou  
       439 

L’importance de la royauté d’Alpha Yaya ne tenait pas, en vérité, exclusivement à son érudition 

islamique17. La plupart des historiens s’accordent sur son manque d’intérêt, pendant sa 

jeunesse, pour les sciences islamiques. Il était plutôt dévoué pour la lutte et les combats. Son 

courage fusant parfois la témérité n’était point mis en doute. Robuste et coriace, à six ans il 

avait la corpulence d’un garçon qui en avait le double. C’est pourquoi, très tôt, il s’imposera 

comme un véritable chef de guerre devant ses camarades. Au début, il semblait plutôt intéressé 

par les combats et les rivalités physiques que par l’apprentissage du Coran.  

C’est très jeune que le nommé Mody Yaya18 demanda à son père de l’emmener en guerre alors 

que l’âge requis pour un tel apprentissage était de dix-sept ans. Mais, ayant déjà reçu le sabre 

du combat, il participait pour la première fois à une guerre de conversion à l’Islam des 

populations païennes vivant en bordure du massif montagneux du Foûta Djallon. Cet exercice 

de guerre nourrira davantage son goût du pouvoir. Et pour le prendre, il se débarrassa 

cyniquement de son propre frère et de son cousin. En 1892, à trente-deux ans, Mody Yaya fut 

nommé chef et devint Alpha. Il confirma inexorablement ce vieil adage selon lequel les grands 

destins politiques tiennent rarement compte des sentiments ou de la morale.       

Alpha Yaya conservera cet atout, s’il en est un, comme une véritable arme dans les différents 

conflits qui l’opposeront aux colons. Les différentes activités guerrières feront de lui le bon 

chef qui fera face à la colonisation. Il faut dire que les almamis de la Guinée éprouvaient, à 

l’époque, une certaine aversion pour les colons. Et tout rapprochement avec ces derniers était 

marqué du signe du diable. Le roi Alpha Yaya ne pouvait déroger à cette règle même si, dans 

ses calculs politiques, il en sera autrement.  

L’histoire retiendra d’Alpha Yaya que c’est lui qui mit fin au principe d’alternance du pouvoir 

en Guinée. Il ferma ainsi la page de l’alternance démocratique vieille de plusieurs années et 

fondée par ses aïeuls. Avec le nouvel Alpha, la Guinée des hautes collines s’engageait 

désormais dans une aventure nouvelle : le principe de gouvernance par un seul homme sans 

passation du pouvoir. Ce changement explique pourquoi Alpha ne faisait pas face qu’à un seul 

ennemi. À l’ennemi colonial venaient se rajouter ses rivaux de l’intérieur dont l’influence 

devenait de plus en plus grande. En fin stratège, Alpha Yaya compte manœuvrer avec les colons 

pour se prémunir de ses ennemis internes. Des ennemis de l’intérieur, oui le roi en avait. Accusé 

de jeter l’anathème sur le culte des ancêtres et de pactiser parfois avec l’ennemi, il réveilla des 

frustrations multiples qui seront ensemble au soubassement de sa fin de règne.  

Le pouvoir politique d’Alpha Yaya évoluait dans des situations de plus en plus précaires. Les 

représentants de la colonisation étaient bien implantés sur le continent et comptaient bien 

maintenir leur trafic d’influence et leur mainmise sur les territoires conquis et ce, malgré la 

farouche opposition des États théocratiques locaux. Conscients de cette donne, ceux-ci 

n’hésitaient pas à leur tour de signer des pactes avec ceux qu’ils sont censés combattre pour 

leur propre protection et pour la pérennisation de leur pouvoir. Et c’était le cas d’Alpha Yaya. 

Menacé par le dernier almami du Foûta Djallon, Bokar Biro, Yaya s’est vu contraint de 

promettre l’impossible au pouvoir colonial pour sauver son trône : offrir droit de propriété aux 

français sur son propre territoire. Il proposa ce pacte suicidaire au moment où il sentait des 

menaces sur ses frontières. La Métropole, par l’intermédiaire du gouverneur général Roume, 

saisira cette occasion pour diviser davantage le Foûta Djallon au moment où Yaya croyait, ou 

feignait croire, à l’amitié et au soutien de la France. 

 
17 Il est vrai que durant son enfance et son adolescence, Mody Yaya éprouvait peu d’intérêt pour l’enseignement 

islamique. C’est en suivant les conseils de son père qu’il décida un jour, alors qu’il était âgé, d’ouvrir une 

parenthèse pour l’érudition. Il s’évertuera ainsi à rattraper les années perdues en s’initiant autant au Coran qu’à 

la mystique musulmane. 
18 C’est le vrai nom d’Alpha Yaya. Dans la culture Peule guinéenne, Mody signifie homme en général. Et 

lorsque Mody Yaya fut nommé chef, il devint Alpha qui est en réalité un titre au Foûta Djallon.  



 

                                                            Amadou  
       440 

Mais, un évènement capital intervint et bouleverse la géographie la région. En octobre 1905, la 

France et le Portugal décidèrent de signer le pacte qui devait désormais déterminer la frontière 

entre les deux Guinées. Une partie du royaume d’Alpha Yaya passa ainsi en territoire Bissau-

guinéen sous la protection des Portugais : il s’agit du Pakessi occidental et des districts de 

Dandum et de Kankéléfa. Le roi se sentait trahi par la France et sa fin de règne approchait. 

Témérairement, il décida de lancer le Djihâd contre les occupants et parvint à joindre à sa cause 

plusieurs des lettrés Peuls qui décidèrent d’abord d’entrer en Khalwa19 pour conjurer le sort sur 

les ennemis ‘‘infidèles’’ afin que la malédiction de Dieu s’abattent sur eux. Les grands 

mystiques du Foûta Djallon se rangèrent derrière Alpha Yaya. Pour ce dernier et pour ceux qui 

lui sont fidèles, l’heure était venue de chasser l’homme blanc pour libérer le Foûta. Alpha eut 

certes tous les soutiens mais le verdict de la khalwa, issu de la retraite spirituelle des sages, était 

tombé : la domination blanche devait durer une soixantaine d’années d’après leur calcul. Même 

s’il fallait apporter soutien à Yaya, d’après les annonces mystiques, le sort du roi était scellé.  

De leur côté, informés des intentions du djihâd d’Alpha Yaya et de son imminence, les Français 

décidèrent de l’envoyer en exil à défaut de le neutraliser. Le grand chef guerrier entra ainsi dans 

le piège qui lui avait été tendu par les français. C’est ainsi qu’en 1905, il fut déporté au Benin. 

De retour à Conakry après cinq ans d’exil, il crut encore pouvoir profiter de sa semi-liberté pour 

lancer enfin la guerre sainte tant attendue contre les colons. Très tôt informés, ces derniers 

procédèrent à son arrestation pure et simple le 31 octobre 1911 et le contraignirent à un second 

exil sur Nouadhibou, en Mauritanie, où il sera incarcéré au bagne et trouvera la mort le 10 

octobre 1912 à la suite d’une courte maladie. Tels sont la vie et les projets inachevés de l’un 

des plus redoutables chefs que la Guinée ait connu. C’est le 20 septembre 1968 que ses restes 

seront exhumés et rendus à son pays. En Guinée, Alpha Yaya est consacré héros de la résistance. 

C’est cet héroïsme qui a inspiré l’hymne national de la Guinée.  

4.3. Bokar Biro  

Aborder Bokar Biro équivaut à présenter la dernière image de l’État théocratique guinéen : il 

en est le dernier almami et le dernier souverain. Celui qu’on appelle aussi Boubakar Biro Barry 

est, pour ainsi dire, le dernier chaînon de la longue chaine d’almamis établis sur les hauts 

plateaux du Foûta Djallon depuis 1725. Il faudrait surtout préciser que le royaume théocratique 

fondé depuis le début du XVIIIe siècle par Karamoko Alpha avait évolué de crise en crise et 

s’était accommodé de tiraillements et de trahisons. Le déchirement entre les différents Diwé20, 

dans le XIXe siècle, avait commencé par affaiblir le pouvoir central almamite de Timbo. Au 

même moment, le roi Alpha Yaya, qui avait presqu’établi une dictature au Labé en y mettant 

fin à l’alternance entre Soriyas et Alphayas, contrôlait presque, à lui seul, la moitié du Foûta 

Djallon.  

C’est dans ce contexte de déconfiture et de crise de pouvoir qu’un courageux prince du clan 

Soriya s’empara du trône almamite en 1890. À l’instar d’Alpha Yaya, c’est par les armes qu’il 

vainquit et élimina son frère Alpha Mamadou Paté pour s’imposer comme almami. Ce fut le 

contexte de la première grande crise politique et militaire que la Guinée avait traversée à la fin 

du XIXe siècle. Cette situation permit à trois grandes puissances coloniales de convoiter le Foûta 

Djallon : les Portugais à partir de la Guinée-Bissau, les Anglais à partir de la Gambie et de la 

Sierra-Leone et les Français à partir du Sénégal voisin et du Soudan. C’est dans cette période 

 
19 Pratique de retraite spirituelle temporaire, elle consiste à régler mystiquement un besoin. Elle permet à l’initié 

de passer par la mystique pour régler des problèmes ponctuels. 
20 Pluriel de Diwal, ce nom désigne province dans le Pulaar guinéen. L’État théocratique était ainsi si bien 

structuré qu’il avait un pouvoir central des Almamis basé à Timbo et des chefs de Diwé.   



 

                                                            Amadou  
       441 

difficile que Bokar Biro crut le devoir de consolider le pouvoir almamite, menacé de divisions 

internes, et de veiller à l’indépendance et à la souveraineté du Foûta Djallon.  

Le jeune Bokar Biro avait un goût vorace pour le pouvoir. L’occasion lui sera offerte par le 

destin en 1890.   

Il était alors âgé de trente-huit ans. Bien bâti, d’allure distinguée, de maintien 

imposant, il avait le visage régulier mais marqué de la petite vérole, ce qui lui 

donnait, aux moments de colère, une expression redoutable. Il avait l’œil noir et 

vif, dominateur. On le sentait dévoré d’une ambition ardente, pour lui-même sans 

doute, mais pour son pays plus encore.21  

Cette description de l’homme en dit long sur sa personnalité charismatique. Et les événements 

tournèrent en sa faveur lorsque décéda l’almami Ibrahima Sory de son propre clan. Plus jeune 

mais courageux et déterminé, il convoita le trône qui devait pourtant revenir à ses aînés22. Même 

découragé par sa propre mère, le jeune Biro ne renonça pas. Son avantage est qu’il était si brave 

qu’il avait bénéficié de la sympathie des jeunes qui trouvaient en lui l’unique défenseur du 

Foûta Djallon contre l’esclavage et la colonisation. Dans son for intérieur, il redoutait pourtant 

la force du colonisateur et restait convaincu qu’une victoire sur ce dernier dépendait davantage 

de la cohésion de tout le Foûta derrière le chef qu’il voulait incarner. Mais, les obstacles qui 

s’érigeaient devant lui étaient difficiles à franchir : à cette période, et pour la première fois de 

son histoire, le Foûta Djallon avaient trois almamis dont lui-même car il venait de s’imposer.23 

Il n’avait alors qu’une seule alternative : éliminer ceux qui lui faisaient obstacle pour régner. 

C’est ainsi qu’il se débarrassa de son frère. Les cinq années qui suivirent sa prise de pouvoir 

(de 1890 à 1895) furent des tentatives de consolidation de son règne face à l’hégémonie 

coloniale française.  

La crise que traversait le Foûta Djallon était profonde et des coalitions contre Bokar Biro 

commencèrent à se constituer. Soucieux de garder l’indépendance du Labé, le jeune almami 

forma une alliance avec Alpha Ibrahima24 pendant que des membres des clans Alphayas et 

Soriyas25 s’activaient pour ne pas être évincés du pouvoir. Et cherchant à conserver son trône, 

il passa une alliance militaire avec Samory Touré au grand dam de la Métropole. Pour beaucoup 

d’historiens, c’est une telle politique ‘‘samorienne’’, en plus du pouvoir qu’il exerça pour 

défendre l’autonomie du Foûta, qui lui ont valu l’hostilité des Français. D’ailleurs, ces derniers 

avaient réussi à diviser le Foûta Djallon en deux : les partisans de Bokar Biro et Samory Touré 

contre ceux de Mody Abdoulaye26 épaulés par les Français eux-mêmes. L’almami Biro ne 

pouvait ainsi échapper à une guerre fratricide avec ses concurrents. Celle-ci fut engagée. Seul, 

ou presque, contre tous, il sortit victorieux dans la sanglante bataille de Petel Djiga, le fameux 

rocher du charognard, qui porte bien son nom. Il obtint une victoire totale sur ses frères ennemis 

– et même sur le roi Alpha Yaya – et devint le maître incontesté du Foûta Djallon. Mais un tel 

triomphe ne pouvait durer longtemps vu les déchirements entre clans dont le Fûta Djallon était 

victime. Les ennemis de Bokar27 n’avaient pas lésiné sur les moyens. Ils avaient réussi à 

convaincre les autorités coloniales françaises du danger de son règne et de la nécessité de le 

 
21 Boubacar Barry, (1976, p.24). 
22 Il s’agit en l’occurrence de son demi-frère Alpha Mamadou Pâté. 
23 Alpha Mamadou Pâté, l’aîné de Bokar Biro que les sages avaient choisi, Bokar Biro qui s’est auto-désigné 

(tous les deux du clan Soriya) et un Alphaya du nom d’Amadou. 
24  Chef du Diwal de Fougoumba. 
25 Il s’agit en l’occurrence d’Oumar Bademba, Mody Abdoulaye et Sory Yilili. 
26 Frère de Mamadou Pâté, assassiné par Bokar Biro. 
27 Sory Yilili demanda le soutien des troupes françaises pour neutraliser Bokar Biro. 



 

                                                            Amadou  
       442 

neutraliser. Pour l’almami, les jours étaient comptés et le compte à rebours avait commencé. 

Poursuivi par ses propres ennemis, appuyés par un contingent français du capitaine Muller, 

c’est dans la grande bataille de Porédaka du 14 novembre 1896 que toute sa force militaire sera 

anéantie et son armée défaite et mise hors état de nuire. Complétement diminué et poursuivi 

par les siens, il sera assassiné et décapité le 18 novembre 1896.   

L’histoire retiendra de Bokar Biro qu’il fut ce grand et sincère opposant à la colonisation 

française. Une telle image du dernier almami sera d’ailleurs confirmée par l’administrateur des 

colonies françaises de l’époque, Paul Guébhard en ces mots : « on ne saurait dénier à Bokar 

Biro l’âme d’un grand patriote. Jamais il n’admit un instant que la tutelle de l’étranger pût 

s’exercer sur son pays. À aucun moment de sa vie il ne songea à faire appel à lui pour remédier 

aux vicissitudes de sa fortune »28  Mais, malgré ce sacrifice, il n’eut même pas droit aux 

honneurs posthumes de la part de son pays comme Alpha Yaya, Samory Touré et les autres. 

Bokar Biro est incontestablement l’almami oublié de la Guinée et presque victime d’une 

conspiration du silence.     

Conclusion  

Que faudrait-il retenir de l’histoire de la résistance en Guinée ? Ce qui fascine dans le pouvoir 

politique et théocratique guinéen, ce sont ses spécificités qui sont incontestablement celles du 

contexte national. Cette région aux hautes collines est profondément marquée du sceau de la 

révolution islamique depuis le début du XVIIIe siècle. Au regard de sa culture de la résistance, 

la Guinée offre inexorablement à toute l’Afrique noire une référence de fierté, de courage et 

d’indépendance. En cela, la Guinée demeure un modèle inspirant tant pour son indépendance 

politique et économique que pour la révolution théocratique qu’elle incarne depuis le début du 

XVIIIe siècle.  

Ainsi, s’il n’est pas possible d’évoquer l’histoire de l’Afrique sans mettre celle-ci en rapport 

avec la colonisation, il conviendrait alors, à juste raison, de lever le voile sur des formes 

d’opposition à l’occupation coloniale restées jusque-là inconnues ou cachées à la jeunesse 

africaine. Et en la matière, la Guinée Conakry reste un cas d’école. Elle a produit des héros qui 

ont largement contribué à l’émergence de la conscience historique de leur peuple. L’on 

comprendra in fine que l’Islam n’est pas exclusivement cette religion porteuse de salut, née 

dans les confins d’Arabie. Il a aussi permis la naissance, en Afrique subsaharienne, d’une 

organisation politique qui a marqué l’histoire d’une bonne partie du continent et changé le 

destin de la culture noire.       

Bibliographie 

− Barry, Boubacar (1976), Bokar Biro, le dernier grand almamy du Fouta Djalon, 

Collection Grandes figures africaines, Nouvelles Editions Africaines, Dakar. 

− Diallo, Thierno : 

− (1972), Les institutions politiques du Fouta Djalon au XIXe siècle. Initiations et études 

africaines No XXVII, Dakar. 

− (1972), La mission du docteur Bayol au Fouta Djalon (1881) ou la signature du 

premier traité de protectorat de la France sur le Fouta Djalon, IFAN. 

− Guébhard, Paul (1909-1910), Au Fouta Djalon : cent vingt ans d’histoire, Comité 

d’Afrique française, Paris. 

 
28 Paul Guébhard, (1976, p. 83). 



 

                                                            Amadou  
       443 

− Kaké, Ibrahima Baba (1987), Sékou Touré : le héros et le Tyran, Groupe Jeune 

Afrique, Paris. 

− Kane, Oumar :  

− (2004), La première hégémonie peule : le Fuuta Tooro de Koli Tenella à Almaami 

Abdul Karthala, Presses universitaires de Dakar.  

− (1986), Le Fuuta Tooro des Satigis aux Almaami (1512-1807) Université de Dakar.  

− Quinquand (J) et Oltonlayenski (J) (1948), L’expansion française en A.O.F. de 

Beeckman au Fouta Djalon, La rose, Paris. 

− Sow, A.I. (1966), La femme, la vache, la foi, Collection Les classiques africaines, 

Paris.  

− Suret-Canale, Jean (1959), L'almamy Samory Touré, Recherches africaines – Études 

guinéennes. 

− Thierno Diallo (1998), Alfa Yaya, roi du Labe (Fouta Djallon), Collection GRANDES 

FIGURES AFRICAINES. 

− Touré, Madina (1998), La femme et le pouvoir sous l’Almamat : XVIIIe–XIXe siècle, 

Dakar, Université Cheikh Anta Diop, (Mémoire de DEA). 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Jean_Suret-Canale

