
 

                                                            Mahamadou  
       539 

 

 

Vol. 4, N°15, pp. 539– 557, DECEMBRE 2025 

Copy©right 2024 / licensed under CC BY 4.0 

Author(s) retain the copyright of this article 

ISSN : 1987-1465 

DOI : https://doi.org/10.62197/UANG3012 

Indexation : Copernicus, CrossRef, Mir@bel, Sudoc, 

ASCI, Zenodo 

Email : RevueKurukanFuga2021@gmail.com 

Site :  https://revue-kurukanfuga.net 

La Revue Africaine des 

Lettres, des Sciences 

Humaines et Sociales 

KURUKAN FUGA 

والأفارقة: التأثير على لغة شعب التواصل الاجتماعي والثقافي بين العرب    

 "بامانا" 
LA COMMUNICATION SOCIOCULTURELLE ENTRE ARABES ET AFRICAINS : 

IMPACT SUR LA LANGUE DU PEUPLE BAMANAN 

Dr. DIARRA Mahamadou -Ecole Normal Supérieur (EN-Sup)-Mail : 

mamadoudirra01@gmail.com 

 

الدراسة     ملخص   

قديمة، فيرجع اتصال العرب بإفريقيا جنوب الصحراء إلى عهود قديمة جدا، حيث وسّعت ممالك اليمن القديمة  تربط الشعوب العربية والإفريقية روابط تاريخية مشتركة، وحضارة أزلية 
ق.م( نفوذها حتى وصلت إلى القرن الإفريقي والحبشة، وسادت العلاقات التجارية، وحدث التصاهر بين العرب والأفارقة، كما كانت علاقة   1000 – 1300)في الفترة ما بين 

 غرب إفريقيا بشمالها قديمة. 

ه أن  وإنمائها، ودورها الفعّال في حياة الفرد والجماعة، وفي تفعيل التواصل والتفاهم بين الأفراد، وحفظ ثقافة المجتمع، فإن مما لا شك في ونظرا إلى دور اللغة المهم في بناء الحضارات
لقرآن الكريم باللّغة العربية أصبحت تكتسب  التقاء جماعتين مختلفتين في الحضارة تنجم منه تأثير المتقدمة منهما على الأخرى، خاصة في اللغة وما تحمله من ثقافة؛ لذلك لما نزل ا

،  العديد من اللغات العالمية باللغة العربية  طابعا آخر، وهو الاحترام والتّقديس، وكان لزاما على كلّ من يعتنق الإسلام أن يتقبّلها، ويأخذ قسطا وافرا منها. ونتيجة لذلك، تأثرت
من بينها اللغات الإفريقية بصفة عامة، واللّغات الماندينكية )لغة "بامانا" فرع لها( المحلية بشكل خاص. وكان   

في غرب إفريقيا من لغة التجارة إلى لغة    عرفت إفريقيا جنوب الصحراء الإسلام في وقت مبكّر من تاريخه، أي في القرن الهجري الأوَّل )السابع الميلادي(، وتحولّت اللغة العربية
م(، وبلغت  12 -11)فيما بين القرنين  ميةالعبادات والعلوم والثقافة، ولغة التعبير الرسمي في عهد إمبراطورية غانا، ثم في عهد مملكة سوسو، ثم في عهد إمبراطورية مالي الإسلا

ء العالم.  ذروة مجدها في عهد إمبراطورية صنغهاي الإسلامية. وأصبحت اللغة العربية الرابط الأساسي بعد الاسلام الذي يربط بين المسلمين في أنحا  

 الكلمات المفتاحية 

. الافريقي، الحضارة، اللغات المانديغية، اللغة العربية، "بامانا"-العرب  التواصل  

  ************* 

Résumé : Les peuples arabes et africains partagent des liens historiques séculaires ; ils ont aussi en commun une civilisation 

ancienne et éternelle. La relation entre les Arabes et l’Afrique subsaharienne remonte à des temps très anciens qui ont 

coïncidé avec l’époque des anciens royaumes du Yémen (entre l’an 1300 et l’an 1000 avant JC). Ces royaumes du Yémen 

avaient étendu leur influence jusqu'à la Corne de l'Afrique et l'Abyssinie. Aussi, des échanges commerciaux se passaient 

entre Arabes et Africains. Entre l'Afrique de l'Ouest et l'Afrique du Nord, existent de très anciennes relations. 

Compte tenu de : l’important rôle de la langue dans la construction et le développement des civilisations, 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:mamadoudirra01@gmail.com


 

                                                            Mahamadou  
       540 

du rôle efficace de la langue dans la vie de l'individu et du groupe,  

de la place de la langue dans l'activation de la communication et de la compréhension entre les individus ;  

et du rôle de la langue dans la préservation de la culture de la société,  

il ne fait aucun doute que la rencontre de deux groupes à civilisations différentes, résulte de l'influence de l'avancée de l'un 

sur l'autre, notamment dans la langue et la culture qu'ils véhiculent.Lorsque le Saint Coran a été révélé en langue arabe, il a 

acquis un autre caractère, celui du respect et de la sanctification ; il était alors obligatoire pour quiconque se convertissait à 

l’Islam, de l’accepter et d’en prendre une large part. De ce fait, de nombreuses langues internationales ont été influencées 

par la langue arabe y compris les langues africaines en général et, en particulier, les langues Mandingues locales. A toutes 

fins utiles, nous notifions que la langue « Bamana » est une branche de cette langue Mandingue.L'Afrique subsaharienne a 

connu l'Islam très tôt, depuis le premier siècle de l'hégire (VIIème siècle après J.-C.). La langue arabe en Afrique de l'Ouest 

est passée de langue de commerce à langue de culte, de science, de culture et langue d'expression officielle à l'époque de 

l’Empire islamique du Ghana, du royaume Soso puis de l'Empire islamique du Mali (entre le XIème et le XIIème siècles 

après JC). Il a atteint son l’apogée de sa gloire au temps de l’empire islamique Songhaï. La langue arabe est devenue le 

principal lien, après l’Islam, qui relie les musulmans du monde entier. 

Mots-clés : Langues Mandingues - « Bamana » - Communication arabo-africaine – Langue arabe - Civilisation. 

  

 

 

INTRODUCTION 

 

 

 استخدم الباحث المنهج التاريخي الوصفي في معالجة موضوعه.

 خطة البحث 

 يشتمل هذا البحث على مقدمة، وستة مباحث، تحت كل منها مطالب، ثم خاتمة تضم نتائج وتوصيات. 

 مقدمة 

 المبحث الأول: التأريخ للتواصل العربي الافريقي 

 المطلب الأول: التواصل العرب الافريقي قبل وبعد ظهور الإسلام 

 المطلب الثاني: التصاهر العرب الافريقي، والتواصل الحضاري بعد الإسلام 

 المبحث الثاني: وصول الاسلام إلى السودان الغربي، والعوامل التي ساعدت على انتشاره

 المطلب الأول: وصول الإسلام إلى غرب افريقيا

دخول الاسلام إلى شمال افريقيا، وطرق وصوله إلى السودان الغرب   - أ  

دور الخوارج الاباضيين والمرابطين في ايصال الاسلام إلى السودان الغرب   -ب  

 المطلب الثاني: عوامل انتشار الإسلام في غرب افريقيا 

طبيعة الفاتحين ونشاط التجار والدعاة والطرق الصوفية  - أ  



 

                                                            Mahamadou  
       541 

رحلات الحج   -ب  

 

 المبحث الثالث: أبرز مظاهر الحضارة الاسلامية في السودان الغربي 

 المطلب الأول: المظهر الحضاري في السياسة والإدارة، والعمارة، والمجتمع

التجارة، صناعة، زراعة.   المطلب الثاني: المظهر الحضاري في الاقتصاد:   

 المبحث الرابع: أمثلة لتأثر لهجات "بامانا" باللغة العربية، والخاتمة  

 المطلب الأول: بعض المفردات العربية المستخدمة بلهجة "بامانا"   

 المطلب الثاني: الخاتمة 

نتائج  - أ  

توصيات   -ب  

 المصادر والمراجع

 مقدمة 

تربط الشعوب العربية والإفريقية روابط تاريخية مشتركة، وحضارة عتيقة قبل الاسلام، فيرجع اتصال العرب بإفريقيا 
 1000  –  1300جنوب الصحراء إلى عهود قديمة جدا، حيث وسّعت ممالك اليمن القديمة )في الفترة ما بين  

قبل الميلاد( نفوذها حتى وصلت إلى القرن الإفريقي والحبشة، وسادت العلاقات التجارية، وحدث التصاهر بين 
 العرب والأفارقة، كما كانت علاقة غرب إفريقيا بشمالها قديمة.

ولم يتوفق هذا التواصل مع الإسلام، بل ازدهر وكان انتشار الإسلامي في أفريقيا أكبر غزو ثقافي واجتماعي شمل 
المجتمع الافريقي ككل، وأثر تأثيرا واضحا وإيجابيا في حياة الأفارقة، وساعد على تقدم مظاهر الحضارة في القارة 

ولكن مع تغلغل الاستعمار الغرب، وبخاصة الفرنسي، إلى الغرب الافريقي، في نهايات القرن التاسع عشر السمراء.  
الميلادي، أصبحت اللغةُ الفرنسية لغة التعليم والإدارة والتواصل الرسمي في جلّ دول غرب إفريقيا، فبدأت مرحلة 
تنحية اللغة العربية من كلّ المواقع الرسمية، لكنها مع ذلك وجدت الملاذ الآمن عند السكان المحليين، مما حفظ لها 
 البقاء في دائرة ضيقة في مستويات التعليم الرسمي، والمؤسسات الأهلية وفي المجالس العلمية الحرة. 

 تمهيد 



 

                                                            Mahamadou  
       542 

 مفهوم السودان الغربي: 

يطلق اسم السودان على أجزاء أفريقيا التي تمتد جنوب الصحراء الكبرى ومصر، أي من المحيط الأطلسي في الغرب 
شمالا، وتنقسم إلى ثلاثة أقسام:  º10الغربية للحبشة. وتساير حدودها الجنوبية خط طول  إلى الحدود    

السودان المغرب، ويشمل حوض نهر السنغال ونهر غامبيا، والمجرى الأعلى لنهر فولتا، والحوض الأوسط لنهر   -1
 النيجر.

السودان الأوسط، ويشمل حوض تشاد.   - 2  

 3-   السودان الشرقي، ويشمل الحوض الأعلى والأوسط لنهر النيل1.  

ولا شك أن القبائل العربية انتشرت على طول امتداد الصحراء الكبرى، وأن العرب في هذه البلاد بحكم جوارهم  
ولسانهم العرب وثقافتهم الإسلامية وامتزاجهم وتصاهرهم مع إخوانهم الأفارقة كان لهم الأثر البارز في تمتين أواصر  
الصداقة والتعاون بين الشعوب العربية والإفريقية، وتشير مصادر عربية وأمازيغية إلى أن شطرا كبيرا من أمازيغ الشمال 
 الإفريقي ينتسبون إلى العنصر القحطاني 2.  

 المبحث الأول: التأريخ للتواصل العربي الافريقي 

 التواصل العربي الافريقي قبل وبعد ظهور الاسلام 

الصلات العربية افريقية في شرق افريقيا قديمة جدا )منتصف الألف سنة التي سبقت ميلاد المسيح بدأ الطابع العرب 
يظهر على طول الساحل(، فمع تواصل القحط في شبه الجزيرة العربية لقرون متتالية، وللأسباب بيئية واجتماعية  
أخرى، تنشطت الهجرات من شمال جزيرة العرب إلى الجنوب حيث اليمن بجبالها وأنهارها وأراضيها الخصبة، وإلى 
الشرق حيث بلاد الرافدين، وإلى الغرب حيث مصر ووادي النيل، ثّم تتابعت الهجرات من اليمن؛ لتعمّ شرق القارة 

الأزلية الإفريقية فأقامت الممالك والدول، وتصاهرت مع سكان المنطقة وعرّبوا أهالي البلاد الأصليين. ولهذه الروابط  
التاريخية والحضارية تظهر الحاجة ماسة إلى ربط الماضي بالحاضر، امتداداً لتاريخ الصلات المشتركة، وتطلّعاً إلى التعاون 
 والتلاحم من أجل النهوض والتقدم والازدهار، وحلّ القضايا الخاصة بالأمّة العربية والإفريقية 3.

 
  - الشيخ الأمين عوض الله، العلاقات بين المغرب الأقصى والسودان الغرب، دار المجمع العلمي بجدة، 1979م. ص: 141
  -  د. حميد دولاب ضيدان، الجذور التاريخية للصلات العربية الإفريقية، ط: الأولى، مركز البحوث والدراسات الإفريقية، سبها، ليبيا،  1993م: ص  2
107.  

  - علي محمد عبد اللطيف، إفريقيا العربية، ط: الأولى، مكتبة الإعلام للبحوث والنشر، ليبيا: ص 39 ـ 340



 

                                                            Mahamadou  
       543 

قصة أفريقيا مع الإسلام قديمة جدا، تسبق حتى قصة المدينة المنورة مع الإسلام. إذ ترجع قصة أفريقيا مع الإسلام   أما 
م حين هاجر بعض الصحابة للحبشة )مملكة أكسوم( فراراً من بطش   615إلى السنة الخامسة بعد البعثة الموافق  

قريش، وكانوا أحد عشر رجلًا وأربع نسوة، وأمَّروا عليهم عثمان بن مظعون، ثم بلغهم وهم بأرض الحبشة أن أهل 
مكة أسلموا، فرجع بعضٌ منهم إلى مكة فلم يجدوا ذلك صحيحًا، فرجعوا، وسار معهم مجموعة أخرى إلى الحبشة، 
وهي الهجرة الثانية، وكانوا ثلاثة وثمانين رجلًا وزوجاتهم وأبنائهم، على رأسهم جعفر بن أب طالب رضي الله عنهم. 
 فمباشرة من مكة لأفريقيا كان مسار الإسلام، ولكن من ينتبه لهذه الصلة القديمة بين الإسلام وأفريقيا؟! 

هجريا الموافق    7عاما(، لأنهم لم يعودوا جميعا إلا بعد غزوة خيبر عام    16وببقاء الصحابة هناك عدة سنوات )نحو   
م عندما طلب ذلك الرسول من النجاشي فامتثل لأمره صلى الله عليه وسلم، وحماية الملك النجاشي )أصحمة 629لـ  

النجاشي( لهم وسماحه بإعلان إسلامهم، أسلم بعض أهل الحبشة ومنهم النجاشي نفسه. ولكن بعد رجوع الصحابة 
 للمدينة، ضعفت الدعوة الإسلامية في الحبشة.

وفي عصر الفتوح الأولى بدءا بخلافة عمر بن الخطاب، تم فتح مصر على يد عمرو بن العاص، فتسربت الحاميات   
العربية منه على مراحل عبر الشمال الإفريقي، وتُكوّن المجموعاتُ المنتمية إلى قبيلة بني تميم، جزءا كبيرا من العناصر 
التي توافدت من جزيرة العرب ضمن الأفواج الأولى، ودولة الأغالبة بإفريقية تكوّنت من بني تميم وقامت بدور كبيرا 
في البناء الحضاري، ويوجد بالقطر التونسي حتى الآن أعقاب بني تميم والمنتسبون إليهم. كما أن سبتة المغربية حلت 

التميمي السبتي، بها أسر تميمية، ومن علمائها هناك القاضي محمد بن عيسى التميمي السبتي، وعبد الله بن محمد  
 في القرن الخامس الهجري، وكان الأخير محدثا في زمن المرابطين4.  

الإسلام التصاهر العربي الافريقي، والتواصل الحضاري بعد    

 هجرات قبائل بني هلال وبني سليم العربية إلى السودان الغربي 

هـ(، هاجرت قبائل بني هلال وبني سليم العربية من نجد أو الحجاز )نسبة إلى 493في القرن الخامس الهجري نحو )
جدهم سليم بن منصور بن عكرمة( عن طريق مصر إلى بلاد الصحراء الكبرى )المغرب العرب(، وانتشرت هناك، 
وتصاهروا مع سكانها وعرّبوا أهالي البلاد الأصليين، واستقرت بطونهم في ليبيا وتونس. ثم انطلقت منهم هجرات 
اسلامية قليلة العدد إلى جنوب الصحراء الكبرى، ومنها إلى حوض السنغال والنيجر وحوض بحيرة تشاد، مثل بني 
 جذام وبني حسان، وبني معقل وأولاد سليمان وجهينة واستقرت هذه الهجرات هناك واحتفظت بأصولها العربية. 

 
 - أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزي: تنوير الغبش في فضل السودان والحبش، المتوفى سنة 597هـ، تحيق مرزوق علي إبراهيم، ط1، 1998م، دار  4

. 57الشريف للنشر والتوزيع، ص ص:   



 

                                                            Mahamadou  
       544 

ودولة الأغالبة بإفريقية تكوّنت من بني تميم وقامت بدور كبيرا في البناء الحضاري، ويوجد بالقطر التونسي حتى الآن 
أعقاب بني تميم والمنتسبون إليهم. كما أن سبتة المغربية حلت بها أسر تميمية، ومن علمائها هناك القاضي محمد بن 
عيسى التميمي السبتي، وعبد الله بن محمد التميمي السبتي، في القرن الخامس الهجري، وكان الأخير محدثا في زمن 

ومن أدلةّ انتشار العرب والنفوذ العرب في السودان الغرب، أنه قلّما تجد هناك بيتا حاكما إلّا وينتسب المرابطين.   
بعض حكامه إلى أصل عربّ، فبعضهم يدّعي نسبا علويّا أو أمويا أو عباسيا أو فاطميا، كما يدّعي بعضهم نسبا 
 يمنَيّا، وكانت لهذه الهجرات أثر كبير في نشر الاسلام في منطقة السنغال والنيجر5.

خرج من ثلاث شخصيات تقاسمت الجزء الأكبر من المغرب العرب المسلم في وقت واحد، أي خلال القرن الثاني   
 الهجري الثامن الميلادي: 

م(. 909-   800إبراهيم بن الأغلب التميمي، كان فقيها، من غرب ليبيا إلى النصف الشرقي للجزائر )   - 1  

م(. 909 –  777عبد الرحمان بن رستم الذي أنشأ دولة إباضية عاصمتها تاهرت بالشطر الغرب للجزائر )  - 2  

العباسيين بالحجاز إلى المغرب، فأنشأ الدولة الإدريسية وجعل إدريس بن عبد الله الحسني الذي لجأ من ملاحقة    - 3
 من فاس التي أنشأها عاصمة ) 788  -   974م( 6.

أدّت الهجرات العربية إلى امتزاج الدم العرب بالدم الإفريقي، حيث اختلطت قبائل العرب بالأفارقة بالتزاوج والتصاهر،   
مما نتج عن ذلك ظهور جيل عرب الأصل إفريقي الدم، واصل امتداده في أعماق إفريقيا الشرقية، حيث منطقة 
إفريقيا  انطلقت من شرق  الجنوبية،  العرب  أنّ هناك هجرات معاكسة إلى سواحل بلاد  العظمى، كما  البحيرات 
فكانت سبباً في المزيد من الامتزاج؛ ونتيجةً لهذا الاختلاط ظهر في تلك المنطقة جيل جديد من العرب يحمل دم 
 الأجداد ولون أبناء القارة السمراء 7.

كذلك حدث الامتزاج بين المجموعات العربية والإفريقية بلغ إلى حدّ الانصهار الكلي لبعض القبائل كما هو الشأن   
في العنصر الصَّنْهاجي الذي تنتمي إليه مجموعات كبيرة في إفريقيا الغربية، فتكونت بذلك أنماط من العادات والتقاليد 
والأعراف المشتركة؛ فنتج عن ذلك ثقافة واحدة تستمد جذورها من التاريخ المشترك والعلاقات المتميزة 8. وليس أدل 

 
  - عبد الله سالم بازينة، انتشار الاسلام في افريقيا جنوب الصحراء، جامعة 7 أكتوبر، الطبعة الأولى 2010م. ص: 5102
  - حركات، إبراهيم: مدخل الى تاريخ العلوم بالمغرب المسلم حتى القرن 15/9م، ج1، فصل2، 2000، دار الرشاد الحديثة. ص ص: 676
  - علي محمد عبد اللطيف، مرجع سابق ص ص: 763

 - أعمال ندوة التواصل الثقافي والاجتماعي بين الأقطار الإفريقية على جانبي الصحراء، كلية الدعوة الإسلامية، ط: الأولى، طرابلس، ليبيا،1999م: 8
.19ص   



 

                                                            Mahamadou  
       545 

على ذلك أن ما انتشر في المغرب من العقيدة الأشعرية، والمذهب المالكي في الفقه، والتصوف الجنيدي، مع كثير 
السائدة في غرب افريقيا قبل تغلغل الوهابية إلى تلك المناطق.   ت من العادات والأعراف الدينية كان  

كان انتشار الإسلام أكبر مثال للغزو الفكري في أفريقيا، فبعد دخول الإسلام في القارة الإفريقية وانتشاره فيها  
أصبحت إفريقيا مركزاً هاماً من مراكز الحضارة الإسلامية، وأصبحت اللغة العربية لغة الفكر والثقافة في إفريقيا، ولهذا 
الاتصال الفكري والثقافي والروحي بين العرب والأفارقة أبعاد بعيدة واسعة، حيث أصبح للعرب وجود كبير في القارة 
الإفريقية فأثروا بذلك في مختلف جوانب الحياة الإفريقية التي أصبحت بمرور الزمن صورةً من الحياة العربية سياسياً 
 ودينيّاً واجتماعياً وثقافياً 9.

جاء في أعمال ندوة التواصل الثقافي والاجتماعي بين الأقطار الإفريقية على جانبي الصحراء ما نصّه: "لعبت القبائل 
العربية في تشاد وعموم إفريقيا دوراً ثقافيّاً هامّاً بفضل اللغة العربية وتعاليم الإسلام السمحة، وتعتبر اللغة العربية اللغة 
الوحيدة المكتوبة في تشاد حتى في الاستعمار، وقد ساعد في انتشارها العلاقات الاقتصادية والاجتماعية بين العرب 
 وبقيّة السكان" 10.

 المبحث الثاني: طرق وصول الاسلام إلى السودان الغربي، والعوامل ساعدت على انتشاره

 المطلب الأول: دخول الإسلام إلى غرب افريقيا 

وصوله إلى السودان الغربي دخول الاسلام إلى شمال افريقيا، وطرق    -أ  

هــ 21شوال    16تمكن القائد "عمرو بن العاص" بإذنٍ من الخليفة "عمر بن الخطاب" من فتح كامل مصر عام  
م(، ورفض الخليفة 643هــ )22م(. ثم أذن له الخليفة بمتابعة السير لفتح "ليبيا" وفتحها عام  642سبتمبر    17)

 طلبه في متابعة الزحف على تونس لفتحها. 

ولما تولى "عثمان بن عفان" الخلافة ولّى "عبد الله بن أب السراج" على مصر وليبيا، فاستأذنه في فتح "تونس" التي 
م(، وعاد إلى مصر.647هــ )27فتحها كمرحلة أولى عام    

ه فاحتلّ قابس وبنزرت 45ولما تولّى معاوية بن أب سفيان الخلافة سلّم قيادة الجيش لـــــــ "معاوية بن حديج" عام  
م( أسند القيادة إلى "عقبة بن نافع الفهري" خلفا لابن حديج، فأخضع البربر وأنشأ 670هـ )50وسوسة. وفي عام  

القيادة عام   " في  المهاجر  بن أب  فزان. ثم خلفه "دينار  وفتح  العسكرية  القاعدة  القيروان، واتخذها  هـ 56مدينة 

 
  - د. حميد دولاب ضيدان، مرجع سابق، ص: 9.110
  - أعمال ندوة التواصل الثقافي والاجتماعي بين الأقطار الإفريقية على جانبي الصحراء، مرجع سابق: ص: 378. 10



 

                                                            Mahamadou  
       546 

معه، 675) البربر وتحالف  الأمازيغ زعيمِ  العسكري  القاعد  لمزم"  بن  استمالة "كسيلة  من  الذي تمكن  م(. وهو 
 واجتاحا الجزائر لاحتلال "تلمسان". 

م(. وفي عهده ارتد "كسيلة" وتحالف 680هـ )61ولما تولّى يزيد بن معاوية الخلافة أعاد عقبة بن نافع إلى القيادة عام
هـ التي استشهد فيها عقبة وأبو 63مع البيزنطيين، وخاض ضدّ المسلمين معركة "تُهوذة" بالقرب من بسكرة عام  

 المهاجر.

ولما آل الأمر إلى "عبد الملك بن مروان" أسند القيادة إلى "حسان بن النعمان" الذي تمكن بصفة نهائية من السيطرة 
م( التي قتُل فيها كسيلة. وبدأت العائلات العربية بالوفود إلى إفريقية الأمر الذي 701هـ )82على إفريقية سنة  

وقام حسّان  الفينيقيين يمثلون غالبية سكانها.  أو  البربر  التي كان  إفريقية  العرقية في  التركيبة  تغييرا كبيرا في  أحدث 
بن نصير" عام  737بتأسيس جامعة تونس سنة   العالم الاسلامي. ثم أتم "موسى  هـ 85م وهي أولى جامعة في 

 )704م( فتح كامل المغرب حتى إلى طنجة، وجعل عليها طارق بن زياد11. 

دور الخوارج الاباضيين والمرابطين في ايصال الاسلام إلى السودان الغربي   -ب  

 دور الخوارج الاباضيين في ايصال الاسلام إلى السودان الغربي:  -
دخل الاسلام عبر الصحراء حتى إلى السودان الغرب، ويرجع الفضل في ذلك إلى التجار الإباضيين الذين كان لهم 
 السبق في نشر الاسلام في السودان قبل المرابطين السُّنيّين بزمن طويل.

ويقول دكتور إبراهيم علي خليل: "لم يكن المرابطون أول من أدخل الاسلام إلى بلاد السودان الأوسط والغرب في 
–القرن الحادي عشر الميلادي   –كما هو متواتر     بل ان الاسلام وصل إلى تلك البقاع في القرن الذي ظهر فيه،    

وهو القرن السابع الميلادي، وقد أشار أحمد بابا من أشهر علماء تمبكتو إلى وجود اثني عشر مسجدا في مدينة غانة 
 )كومبي صالح( حوالي عام  60ه = 679م" 12.

/لقد انتشرت شبكة التجار الاباضيّة في الصحراء الكبرى، وفي السودان منذ القرن الثاني الهجري الثامن الميلادي    
وما بعده. وتوجد شواهد في كثير من المدن السودانية، مثل غانا، وغاو، وأوداغست، وتادمكة على وجود مستقرات 
فيها لتجار إباضيّين جاؤوا من تاهرت، وورجلة، وجنوب تونس، وجبل نفوسة. ومن المفترض أن وجود الإباضيّين 
طيلة قرون في هذه المراكز السودانية أثرّ في ظهور الاسلام فيها. وتعدّ المنابر المستطيلة في السودان طرازا إباضيّا. 

 
 - اللجنة العلمية الدولية لتحرير تاريخ افريقيا العام )اليونسكو(، تاريخ افريقيا العام، المجلد الثالث، افريقيا من القرن السابع إلى القرن الحادي عشر،  11

وما بعدها.  257م. ص:1997الطبعة الثانية،   

  - إبراهيم علي طرخان، دولة مالي الاسلامية، دراسات في التاريخ القومي الافريقي، الهيئة المصرية للكتاب، القاهرة 1973م. ص: 1247



 

                                                            Mahamadou  
       547 

/ودعوةُ المرابطين السّنيّين في القرن الخامس الحادي عشر الميلادي، والتي خلفت الاباضيّين في السودان، هي التي   
 أدّت إلى اختفاء كل أثر إباضيّ 13.

 

 السودان الغربي: دور المرابطين في ايصال الاسلام إلى   -
كان الاسلام في الصحراء يشتمل على عناصر عدّة من عقائد مختلفة تتمثّل في بقايا اليهودية والمسيحية، وعلى 
عناصر باقية من الديانة البربرية مع ممارسة الطقوس الوثنية التقليدية الأمر الذي قاد شيخا مسلما يدُعى ابن ياسين 
المراكشيّ الأصل، والاحيائيّ المذهب إلى اعداد نشاط دعوة سُنيّة جديدة تنطلق من الصحراء إلى جنوبها. ولما قوبل 
في بدية دعوته بالمعارضة فإنه اضطرّ باللجوء إلى قرب مصب نهر السنغال مع أتباعه الذين اشتهر منهم أخوان: 

توغلوا جنوبا   يحيى، وأبو بكر بن عمر اللمتونيين. وقد اشتهر أتباع ابن ياسين باسم المرابطين، وبعد غزوهم لصنهاجة 
م بعد حروب طويلة وبدأوا بنشر الاسلام فيها.1076واحتلوا غانا عام   

م عند محاولته القضاء 1087لم يدم احتفاظ المرابطين بغانا لأن ثورات المواطنين لم تهدأ ضدّهم، وقتُل أبو بكر عام 
 على إحدى الثورات. وتمكنت أسرة السونيكي التي كانت قد أسلمت من إعادة بناء نفسها بعد خروج المرابطين 14.

 طرق وصول الاسلام إلى السودان الغربي 

 وصل الاسلام من شمال إفريقيا إلى غربها عبر الطرق الآتية: 

ويمرّ عبر: مصر وبرقة وطرابلس وتونس والمغرب الاوسط )الجزائر وجزء من مراكش(، وبلاد   البري:   الطريق   -1
 السوس الاقصى إلى مصب نهر السنغال 

ويبدأ من واحات مصر الغربية إلى جنوب بلاد المغرب إلى غرب القارة.  الطريق الصحراوي:  -2  

طريق القوافل وله ثلاث منطلقات:   -3  

من بلاد المغرب الاقصى إلى جنوب تونس وبلاد برنو غرب بحيرة تشاد إلى شمال السودان. -  

من جنوب الجزائر إلى بلاد الهوسا شمالي نيجريا.  -  

 
  - اللجنة الدولية لتحرير تاريخ افريقيا العام، المرجع السابق. ص: 1390
  - فيج. جي. دي، تاريخ غرب افريقيا، ترجمة د. السيد يوسف نصر، دار المعارف، الطبعة الأولى، 1982م.  ص: 49  14

 -111لبنان، ص: -م، دار الغريب الاسلامي، بيروت1988عصمت عبد اللطيف، دور المرابطين في نشر الاسلام في غرب افريقيا، الطبعة الأولى،  -
114.  



 

                                                            Mahamadou  
       548 

 - من جنوب مراكش إلى مصب نهر السنغال ومنحنى النيجر15.

 المطلب الثاني: عوامل انتشار الإسلام في غرب افريقيا 

طبيعة لفاتحين ونشاط التجار والدعاة والطرق الصوفية   -أ  

الغرب، ثم انتشاره هناك، تجدر الاشارة إلى أمور أربعة ساعدت مجموعها على سهولة دخول الاسلام إلى السودان  
 وهذه الأمور هي: 

 طبيعة الفاتحين: فقد كانوا شعوبا رعوية بدوية لا تعرف البحر بل الصحراء وركوب الإبل والخيل.

ذلك على  -1 فساعدهم  للتجارة،  الصحاري  اختراق  الفاتحون  تعوّد  لقد  الغرب:  السودان  أرض  طبيعة 
حتى  مصر  من  الكبرى،  بالصحراء  بلادها  تحيط  الذي  الغرب  السودان  جهات  بمختلف  الاتصال 

 الأطلسي. ومن وادي النيل حتى النوبة. ومن النوبة جنوبا إلى مصب نهر السنغال. 
طبيعة الاسلام: فهو دين الفطرة، يتسم بالبساطة. ومع تعدد الآلهة في الوثنية إلا أنها تعتقد بوجود إله  -2

 أعظم هو خالق الكون )التوحيد في الاسلام(. 
طبيعة الدعوة: وقد اعتمدت على السلم والاقناع، فقبلها الافريقيون في وقت كان الضعف قد أصاب  -3

 .16المسيحية
 نشاط التجار  -

الاسلام، وذلك باتصالهم  إلى  تحوّلوا  من  أول  بين  والهوسا(  )الديولا  التجارة  نشاطا في  الأكثر  الجماعات  كانت 
بالتُّجار العرب. وقد قدّم الاسلام مجموعة من المبادئ والتعليم الأخلاقية والعملية التي لها علاقة وثيقة بالأنشطة 
التجارية، حيث وحّدت مبادئ الاسلام بين أفراد مختلف الجماعات العرقية، فساعدت ذلك على ضمان الأمن 
 والائتمان الضروريين لنجاح التجارة. 

وكوّن المسلمون مجتمعات صغيرة في أحياء المدن الرئيسية مثل: غانا وغاو، وفي بعض القرى، وكانت هذه المجتمعات 
المرتبطة   وأعراقهم  بعاداتهم  وتميّزوا  أحيائهم،  المساجد في  وشيّدوا  والقضائي،  السياسي  الاستقلال  من  بنوع  تتمتع 
 بالإسلام الأمر الذي جعل بعض التجار السود في هذه المراكز التجارية يعتنقون الاسلام عن اقتناع. 

وأخذ التجار السونينكي الذين أسلموا )الوانقاره( يقيمون تدريجيا شبكة تجارية واسعة في الساحل وفي الجنوب حتى 
تخوم الغابات المدارية، وأسهموا كثيرا في نشر الاسلام في المناطق التي لم يدخلها العرب ولا البربر. ثم انضمت إلى 

 
  - الشيخ الأمين عوض الله، المرجع السابق. ص: 15125
  - حورية توفيق مجاهد، انتشار الاسلام في أفريقيا في القرن العشرين، القاهرة، عالم المعرفة، مكتبة الانجلو المصرية. ص: 67 وما بعدها. 16



 

                                                            Mahamadou  
       549 

جهود السونينكي جهودُ التجار "ديولا" صوب الجنوب أساسا، وجهودُ "الماركا" عند منعطف النيجر. وكانت التجارة 
 في الكتب العربية، خاصة الكتب الدينية، تدرّ من الأرباح ما لا تدرهّ غيرها من السلع الأخرى 17.

 نشاط الدعاة  -
المقصود بالدعاة الأفراد المسلمون من الوعاظ والعلماء، وكان لهم قدر كبير من الاحترام في كافة ربوع القارة. وكانت 
تُطلَق عليهم ألقاب التكريم مثل: الألفا، والمرابط، والفقيه، والشيخ وغيرها. وقد انقسم هؤلاء الدعاة إلى دعاة وافدين 
من بلاد المغرب ومصر، ودعاة محليين من أهالي البلاد الذين يعتنقون الاسلام ويصبحون دعاة بدورهم، مثل ما قام 
به ملوك مالي وصنغي في نشر الاسلام بين القبائل الوثنية، ومثل ما قام به علماء الدين في غاو وجيني وتمبكتو 

أثارت إعجاب الزوار وغيرها، وقد درس كثير منهم في فاس، وكان علمهم الاسلامي وحماسهم الديني عظيمين بدرجة  
 الأجانب 18. 

والأعراف والمعتقدات المحلية، فحازوا نجاحا وتابع هؤلاء العلماء مهمة الدعوة التي تيسرت لهم بفضل إلمامهم باللغات  
فاق ما كان لإخوانهم في الدين من شمال أفريقيا إبان العصور السابقة. وقد أضاف الدعاة إلى نشاط الدعوة ممارسات 
التطبيب والعرافة وصنع التمائم وبيعها فاجتذبوا بذلك نفوس غير المسلمين إلى اعتناقه، وقبِل كثيرون الاسلام لأن 
الدعاة كانوا متسامحين للغاية تجاه بعض الممارسات غير الاسلامية. وكان مما ساعد على نجاح الدعاة في مهمتهم 
كونهم قدوة حسنة في القول والعمل، والتزامهم أسلوب السلم والاقناع. وكذلك كان من أهم أساليبهم لنشر الاسلام: 
إقامة الكتاتيب في القرى لتعليم الأطفال الوثنيين القرآن الكريم واللغة العربية وعلوم الشريعة، وبعد أن يكبر هؤلاء 
 الأطفال يتولون بدورهم نشر الاسلام. وإنشاء المدارس والمساجد والزوايا في المدن لتعليم الناس مبادئ الاسلام 19. 

  نشاط الطرق الصوفية: -
التصوف  والسنوسية، وكان منهج  والقادرية  التجانية  أبرزها  الصوفية،  الطرق  من  الافريقية كثير  القارة  انتشرت في 
وكذلك التجار مبنيا على الارشاد والتسامح، واستخدام وسائل الترغيب بتأسيس المساجد والمدارس وحسن المعاملة، 
ومصاهرة سكان البلاد وتعليم مبادئ الدين الاسلامي، مع نشر مبادئ الحرية والاخاء والعدالة بين الناس، وكان 
الطابع الأساسي لنشر الدعوة هو السلم والاقناع، كما قامت شراء العبيد وعلمتهم المبادئ الإسلامية ثم حررتهم 
 وأوفدتهم إلى عدة مناطق من إفريقيا لنشر الدعوة الإسلامية 20.  

 
  - محمد عبد القادر أحمد، المسلمون في غينيا، ط1، القاهرة، 1986، ص 17.27-26

  - حورية توفيق مجاهد، مرجع سابق. ص: 18.66

  - عبد النعيم ضيفي عثمان، مرجع سابق. ص: 19.11

  - عبد الله عبد الرزاق، مرجع سابق، ص 20.6



 

                                                            Mahamadou  
       550 

 رحلات الحج  -

اهتم مسلمو إمبراطورية مالي بأداء فريضة الحج، وكانت رحلاتها تسير عبر الطرق التجارية المعروفة، وأحيانا يكون 
على رأسها ملوك الدول الذين أصبح من عادتهم أداء الحج بعد اعتناقهم الاسلام. وقيل إن أوّلَ من حجّ من ملوك 
ماندي هو "مانسا أوُلي" خليفةُ "سندياتا كيتا" مؤسس مملكة مالي، وقد أدّى فريضة الحجّ في عهد السلطان المملوكي 
 "بيبرس". وبعد هذا الملك أصبح أداء الملك للحجّ تقليدا دائما لدى ملوك إمبراطورية مالي. 

إن طول مدّة رحلات الحجّ كان فرصة لحدوث احتكاك دائم بين المسلمين بعضِهم البعض، وفرصةً للملوك ليرجعوا 
معهم بالكتب المهمة، وبالعلماء لتعليم أبناء القارة الدين الاسلامي. ومن أشهر رحلات الحج لملوك إمبراطورية مالي 
 رحلة حجّ السلطان "منسا موسى"21.

 المبحث الثالث: أبرز مظاهر الحضارة الاسلامية في السودان الغربي 

 المطلب الأول: المظهر الحضاري في السياسة والإدارة، والعمارة، والمجتمع

واجتماعيا أخذوا بأيدي السكان الأصليين في مسالك الحضارة، وأضافوا على حياتهم طابعا ثقافيا   -1
 واسلاميا.

 ظهر في المنطقة مجتمع جديد نتيجة لامتزاج الدماء العربية بالدم الافريقي، وتفرّد بمميزاته الثقافية. -2
نشرتْ اللغة العربية في المنطقة. وقد أتقنها الافريقيون السود، وألفّوا الكتب بها، واتخذها الحكام لغة  -3

 الدواوين والمراسلات الرسمية. 
 ظهر في هذه الممالك مبدأ الشورى الوارد في قوله تعالى: "وأمرهم شورى بينهم" -4
 حمل بعض الملوك ألقابا عربية أمثال: الامام، وأمير المؤمنين، والخليفة كما كان في الخلافة السكتية.  -5
عُرفت   Sandigui.عرفت ممالك افريقيا نظام الوزارة، وعرف الوزير في دولة مالي باسم صندكي   -6

الكتابة والحجابة: فكان الملك يستعين بطائفة من الكتاب من العلماء المسلمين، الأمر الذي ساعد 
 على جذب السكان إلى اعتناق الاسلام وتعلم لغته وثقافته.

 حافظت هذه الممالك على النظام المالي الاسلامي: الزكاة والجزية والغنيمة وتدفع لبيت المال. -7
 كان القضاء مستقلا عن السلطة التنفيذية، وتُطبَّق الشريعة الاسلامية.  -8
 عملت بنظام المظالم، فكان خلفاء الدولة الصكتية ينظرون المظالم بأنفسهم.  -9

 ازدهرت الحسبة في خلافة صوكتو. -10
 ظهرت النهضة العلمية لكثرة العلماء والفقهاء والأئمة.  -11

 
  - عبد النعيم ضيفي عثمان، المختار من تاريخ الفتاش، مرجع سابق. ص: 2113



 

                                                            Mahamadou  
       551 

 ظهر اهتمام كبير بالكتب، وكانت التجارة فيها مربحة جدا. -12
 ظهرت المراكز الثقافية كان من أهمها: تمبكتو وجني وغاو.  -13
انتشرت المدارس لتعليم الدين واللغة، وكانت اللغة العربية لغة الدواوين الحكومية والمراسلات الدولية  -14

والتجارة. وقد تركت العربية أثرها في اللغات الافريقية: البمبارية والهوسا. ولا يزال الحرف العرب يستخدم 
 .  22في بعض هذه اللغات 

وظهرت في افريقيا مدن كثيرة من أهمها: مالي وكومبي صالح وجني وتمبكتو وغيرها، واستمدت هذه المدن تطورها من 
الفن المعماري العرب في تخطيطه وفي مواد البناء وفي زخرفتها وتزيينها. كما ظهرت مدن تحميها أسوار عالية ومساجد 

وظهرت   كبيرة مبنية بالحجارة، وعرف ملك مالي بملك الذهب لثراء المملكة وسيطرتها على مناجم الذهب في وانقاره.
في غرب افريقيا مراكز ثقافية كثيرة أهمها: تمبكتو وجني وغاو، ووفد الوفود من داخل أفريقيا وخارجها إلى جامعة 
 "سانكوري" في تمبكتو لتعلم اللغة والثقافة العربية وعلوم الدين 23.

ثم إن انهصار العرب المسلمين مع سكان المناطق نتج منه مجتمع جديد، وثقافة جديدة قوامها الدين الاسلامي 
وثقافته. وانصبغت العادات والتقاليد بالصبغة الاسلامية، وكانت اللغة العربية لغةَ التفاهم بين مختلف القبائل ولغةَ 
 الدواوين.

من أهم آثار الاسلام في الزيّ لدى سكان السودان الغرب عامّة هو أنه حبّب إليهم اللون الأبيض، فكان جُلّ 
لباسهم منه، واهتمّوا بالإضافة إلى القلنسوة بلبس العمامة، وامتازت ملابسهم بالنظافة والاتساع وستر العورات التي 
 يطلب الاسلام سترها للجنسين.

ويقول القلقشنديّ وصفا لنا للزيّ في مالي: "ولباسهم عمائم بحنك مثل العرب، وقماشهم بياض من ثياب القطن 
تنسج عندهم في نهاية الرقة واللطف، تسمّى الكيمصا، ولبسهم شبيه بلبس المغاربة جباب ... والأبطال من فرسانهم 
تلبس أساور من ذهب فمن زادت فروسيته لبس معها أطواقا من ذهب، فإن زادت لبس مع ذلك خلاخل من 
 ذهب، وكلما زادت فروسية البطل ألبسه سراويل متّسعة، وسراويلاتهم ضيّقة اكمام الساقين متّسعة الشرج" 24.

 المطلب الثاني: المظهر الحضاري في الاقتصاد 

 
  - إبراهيم علي طرخان، مرجع سابق. ص: 125 وما بعدها. 22
23 - Sékéné Mody Cissoko, Histoire de l'Afrique Occidentale, Ed. Présence Africaine, Paris, 
1966. P: 54 . 
  - صلاح الدين المنجد، مملكة مالي عند الجغرافيين المسلمين، دار الكتاب الجديد، بيروت 1963م. ص: 2451



 

                                                            Mahamadou  
       552 

 التجارة -

ازدهرت التجارة وكانت أهم السلع الافريقية: العاج، والذهب، والمحاصيل، وريش النعام، والعسل، والجلود، واللؤلؤ، 
وانتشرت كلها في بلاد الشام والعراق. وكانت هذه التجارة العامل المهم في نشر الاسلام. واللبان، والموز، والصمغ،  

 ومن أهمّ آثار هذه التجارة الاسلامية:

ادخال نظام الصكوك والمعاهدات والمكاتبات التجارية.   -  

إيجاد نظام الضرائب العينية على البضائع المستوردة والمصدَّرة. -  

خروج الافريقيين من عزلتهم بتنشيط التبادل التجاري بينهم وبين العرب المسلمين.  -  

فوار(،   -  أمثال: تمبكتو وغاو )مالي(، وولاتا ونيما )موريتانيا(، وأوجينه )كوت دي  ظهور مدن تجارية جديدة 
 وغيرها. 

 - إقامة الأسواق على طراز الأسواق المغربية25.

 الصناعة  -

انتشر استخراج النحاس والذهب والفضة والحديد. وكانت صناعة الحدادين رائجة نظرا لحاجة الفلاحين إلى الأدوات 
الزراعية، وحاجة العسكر إلى الأسلحة، وحاجة صيادي الأسماك، إلى القوارب بأشكالها المختلفة. وبانتشار الصناعات 
اليدوية انتشرت الأدوات التي لا بدّ من استخدامها لهذه الصناعات. وكانت صناعة الأسلحة في دولة الشيخ عمر 
الفوتي متقدمة ومتطوّرة يشهد بذلك موجودات المتاحف الفرنسية. وكان عند الحاج عمر جماعة من الصنّاع يتْقنون 
 إصلاح الأسلحة النارية التي كان الشيخ يشتريها من الأوربيين 26.

 

 

 

 
  -  عبد الرحمن، عمر الماحي، )الدكتور( مساهمة القوافل التجارية في نشر اللغة العربية والحضارة الإسلامية في منطقة الساحل الإفريقي، بحث منشور  25

الدعوة  العلمية المطبوعة لأعمال ندوة التواصل الثقافي بين الأقطار الإفريقية على جانبي الصحراء، تنظيم: كلية الآداب، تطوان المغرب وكلية  ضمن البحوث  
. 68م، ص 1999الإسلامية طرابلس بالجماهرية الليبية، الطبعة الأولى   

  - عبد الله عبد الرزاق إبراهيم، المسلمون والاستعمار الأورب لأفريقيا، الكويت: سلسلة عالم المعرفة، رقم 139، 1998م. ص: 26.66



 

                                                            Mahamadou  
       553 

 الزراعة  -

نمت الزراعة خاصة في دولة مالي لخصوبة تربتها، ولتشجيع الاسلام العمل الزراعي وتربية الحيوانات من أبقار وإبل 
أهم  ومن  الزراعية.  المحاصيل  وتنوّعت  الحيوانات(،  وتربية  الزراعة  بين  )الاشتراك  وغيرها  وطيور،  وخيول  وأغنام 
المحصولات الزراعية: القطن، والقمح، والذرة، والأرز، والفول السوداني، والكتان )دا( )الزراعة المعيشية والنقدية(، 
 وغيرها 27.

 المبحث الرابع: أمثلة لتأثر لهجات "بامانا" باللغة العربية، والخاتمة  

 المطلب الأول: بعض المفردات العربية المستخدمة بلهجة "بامانا" 

الجدير بالذكر أن معظم الكلمات العربية التي تسربت إلى لغة "بامانا" هي تلك التي لها علاقة بالإلهيات:       

 اللغة العربية  لغة "بامانا"  رم
 الله ngala نغَلاَ  1
 الله ala أَلاَ  2
 والله  walaye وَلَاي   3
 أستغفر الله  Saafourou laye سَافُ رُلَاي   4
 الإمام Almamy ألَ مَامِي 5
 الجن  djinɛ جِني 6
 جهنم  djanɛmɛ جَانِِي 7
 الجنة ardjinɛ أَر جِنِي  8
سِ  9  الفردوس firdausu فِر دَو 

 الحلال halaala حَلَالَ  10
 الحرام haraamu حَرَامُ  11
 الشريعة charya شَر يَ  12
 الشاهد chéré شِيرِ  13
 سبحان الله  Subana laaye سُبَانَ لَاي   14

 
  - إبراهيم علي طرخان، مرجع سابق. ص: 135 وما بعدها. 27



 

                                                            Mahamadou  
       554 

 إبليس bulisa بلُِيسَ  15
 الشيطان chitaanè شِيطاَني  16
 القرآن  couraanè قُ رَاني  17
 الكتاب kitabu كِتَابُ  18
 الآخرة laahara لَاحَرَا 19
 بالل  bilaaye بِلَاي   20
 الدين  dinè دِينِي  21
 القبر kaurou قَبرُُ  22
 الملائكة  mèlèkè مِلِيكِي  23
 القراءة kalan كَلَان  24
 المعلم  karamͻkͻ كَرَمُوكُو  25
 القلم  kalamu كَلَمُ  26
 لوح walah وَلاَ  27
 الفجر fajiri فَجِرِ  28
 الخميس alamisa ألََمِسَ  29
 السبت sibiri سِبِرِ  30
 الاثنين tɛnɛ نتِنِي  31
 صلاة  seli سِلِي  32
 زكاة jaka جَكَا 33
 حج  hiiji حِيجِ  34
 سكرة sikara سِكَرَ  35
 رجب rajaba رجََبَ  36
 طبل tabalé طبََلِي  37
 تمر tamaro تَمرَُ  38
 ليمون  lemuru لِمُرُ  39
 محمد  madu مَدُ  40



 

                                                            Mahamadou  
       555 

 عبد الله  ablaye أبَ لَاي   41
 حرير hadri حَدِرِ  42
 إبراهيم burama بُ رَمَ  43
 أبوبكر  bakari بَكَرِ  44
 الأمين lamini لَمِنِ  45
 الحسين lasinɛ لَسِنِ  46
 بشير basiru بَسِرُ  47
 الحسن  alasane ألََسَنِ  48
 طاهر  tayiru تََيِرُ  49
 علي   ali أَلِ  50
 عيسى  yisa يِسَا 51
 محمود  mamutu مَامُتُو  51
 مصر  misra مِصِرَ  52
الله حَد   amdalaye حََ دَلَاي   53  
 القمح  alkaama ألَ قَامَه   54
 طاس tasaa تََسَا 55
لِي  56  عقل  hakli حَك 
 سنة  san سَان 57
 قصر )في الصلاة(  kͻsͻrͻ كُوصُورُو  58
 المثال misaliya مِسَالَِ  59
 القيامة  kiyamah قيامه   60
 البخيل  bakiilu بَكِيلُ  61
 البركة barikah بركِه   62
 الدابة daabah دَابهَ   63
 الدليل dalilu دَليِلُ  64
 الفهم faamu فاَمُ  65



 

                                                            Mahamadou  
       556 

 أبدا  abadah أبَدََا  66
 الحق مفرد الحقوق  hakɛ حَقِ  67
 الهلاك  halaki حَلَكِي  68
 الجواب diaabi جَابي  69
 الجماعة  diamah جََاَ 70
 الجيفة  djiifah جِفَا 71
 الكافر  kaafri كَافِرِ  72
 المسلم  silamɛ سِلَامِي  73
 الخليفة  kalifah كَالفَِه   74
 التكبيرة  kibaru كِبَرُ  75
 الوعد  layiru لايَِرُ  76
 المعنى maana مَانَ  77
 المدرسة madarasa مَدَسَه   78
 الردة muruti مُرُتِ  79
 المنافق munaafiki مُنَافِقِ  80
 النعناع  nanayé نَنَيِ  81
 النعمة  nɛɛma نيِمَه   82
 الصبر sabali سَبَلِ  83
 الصابون safinɛ سَفِنِ  84
 الساحل  saahili سَاحِلِ  85
 التوكل wakali وكََلِ  86
 الورد  wurudi وُردُِ  87
 العفو yaafa يََفَه   88
 اليهودي yawudiya يَ وُودِيهَ 89
 الأمر yaamaru يََمَرُ  90
 اليتيم  yatiimɛ يتَِيمَه   91



 

                                                            Mahamadou  
       557 

كِينِه   92  المسكين miskiinɛ مِس 
 الست sutura سُتَُ  93
 الفريضة  fariidah فَردَِه   94
 النافلة  naafila نَافِلَه   95
 النفقة  nafakati نَ فَكَاتِ  96
 الصراط  siraati سِرَاتِ  97
 الصورة sawra سَو رهَ   98
 الكوب kuubu كُوبُ  99

 الأدب ladabu لَدَبُ  100
 الصواب  sawaaba سَوَابَ  101
 الصحابي sahaabah سَحَابهَ   102
 العيب leebu ليِبُ  103
 الشهيد sahiidu سَحِيدُ  104
 القبيلة  kabiila كَبِيلَه   105
 الذكر  zikiri ذِكِرِ  106
 البيعة  biyah بيِيَه   107
 الصف  safah سَفَه   108
 آخر الأولاد إنجابا lakaré لَكَرِ  109
 السحور suhuri سُحُرِ  110
 المغرب لأنه وقت الإفطار  fitiri فِتِِ  111
 الجنابة dianaabah جَنَابهَ   112
 السورة suran سُرَان 113
 النور nͻͻrͻ نوُرُو 114
 العافية  laafiya لَافيَ  115
 الهم hami حَمِ  116
 الحزن fudiunu فُجُنُ  117



 

                                                            Mahamadou  
       558 

 الخبر kibaru كِبَريَُ  118
 الحاسد haasidi حَاسِدِ  119
 الفاسق  faasiki فاَسِق 120
 التوبة tuubi توُبِ  121
 العصر lansara لانَسَرَ  122
 الصدقة  sarakati سَركََتِ  123
 البالغ  baaliku بَالِكُ  124

 

لغته الأم، ويكتفي به كأمثلة احتراما لشروط المجلة بعدم   البمبريةهذا قليل من كثير جمعه الباحث من مفردات اللغة 
 الإطالة. 

 

 

 

 

 المطلب الثاني: الخاتمة 

نتائج  -أ  

 نستنتج مما سبق:  

العلاقة العربية الافريقية قديمة قدم التاريخ البشري.   -  

علاقة العالم العرب بشرق أفريقيا أقدم من غربها.   -  

الافريقية هي اقتصادية اجتماعية ثقافية قبل الإسلام، ثم شملت جميع مظاهر الحضارة بعد الإسلام العلاقات العربية    -
 وتأصلت معه. 

تأثرت العلاقات العربية الافريقية مع مجيء الاستعمار، خاصة الفرنسي إلى غرب القارة، تأثرا سلبيا ظهر في جميع   - 
 مظاهر الحضارة في القارة السمراء. 



 

                                                            Mahamadou  
       559 

كانت اللغة العربية في غرب القارة الأفريقية لغة الإدارة والسياسة والعبادة والتعامل التجاري، قبل وصول الاستعمار   -
إلى القارة، ومع الاستعمار سعت فرنسا جادة إلى تبديل اللغة العربية باللغة الفرنسية في الإدارة والسياسة والتعامل  

مجال العبادة. التجاري، وبقيت اللغة العربية سيدة   

لغة "بامانا"، من شعوب "الماندينغو" في غرب القارة، لم تكن بعيدة عن هذا التأثرّ، لتسرب عدد لا يستهان به   -
 من المفردات العربية إلى هذه اللغة. 

توصيات   -ب  

 يوصي الباحث: 

وزارةَ التربية والتعليم إعادة النظر في طلب المنح الدراسية لتعطي النصيب الأوفر لمنح التدريب المهنية في الدول   -
العربية، كي يتمكن الخريجون من المشاركة في مشاريع التنمية في البلاد بعد عودتهم من الدراسة، ليتغير ما في عقول 

لا إماما في المسجد، أو مرشدا واعظا، أو مدرسا عربيا في المدارس. العامة أن دارس اللغة العربية لا يكون إ   

كل سفارة عربية بالتواصل مع خريجي دولتها بعد رجوعهم من الدراسة لمعرفة الأنشطة التي سيقومون بممارستها   -
 بعد عودتهم من الدراسة، كي تبق العلاقات مستمرة بينهم وبين الدول التي تخرجوا منها. 

السفارات العربية بالتنسيق فيما بينها للإعداد برامج موحدة تعمل على مساعدة اللغة العربية داخل افريقيا بالطرق    -
 والوسائل الحديثة، والتنسيق بينها وبين خريجي الدول العربية لمتابعة التواصل واستثماره

ببحوث تاريخية   - لتقوم  التاريخ والحضارة، ودعمها ماديا ومعنويا  فرق متخصصة في  السلطات الحاكمة بإعداد 
القومي العرب،وجغرافية، وإعادة كتابة تاريخنا  العالم  العالم الخارجي خاصة  تنقية رواياتنا    ، وعلاقاتنا مع  عن طريق 

ت مطبوعة يتم تدريسها في جميع مستوياتنا التعليمية، وتخصيص الشفوية من الشوائب والتحريف، وتحويلها إلى مستندا
   معامل ضرب مشجعة لها.

 

 

 

 المصادر والمراجع

م، دار 1998،  1هـ، تحيق مرزوق علي إبراهيم، ط597السودان والحبش، المتوفى سنة  أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزي: تنوير الغبش في فضل    -1
. 57الشريف للنشر والتوزيع، ص ص:   

41م. ص: 1979الشيخ الأمين عوض الله، العلاقات بين المغرب الأقصى والسودان الغرب، دار المجمع العلمي بجدة،  -2  



 

                                                            Mahamadou  
       560 

القرن الحادي عشر،    اللجنة العلمية الدولية لتحرير تاريخ افريقيا العام )اليونسكو(، تاريخ افريقيا العام، المجلد الثالث، افريقيا من القرن السابع إلى  -3
وما بعدها.  257م. ص:1997الطبعة الثانية،   

4-  أعمال  ندوة التواصل الثقافي والاجتماعي بين الأقطار الإفريقية على جانبي الصحراء، كلية الدعوة الإسلامية، ط: الأولى، طرابلس، ليبيا،1999م:  
.19ص   

 5- حركات، إبراهيم: مدخل الى تاريخ العلوم بالمغرب المسلم حتى القرن 15/9م، ج1، فصل2، 2000، دار الرشاد الحديثة. ص ص: 76
م: ص 1993الإفريقية، سبها، ليبيا،  د. حميد دولاب ضيدان، الجذور التاريخية للصلات العربية الإفريقية، ط: الأولى، مركز البحوث والدراسات    -6

107.  
وما بعدها.  67حورية توفيق مجاهد، انتشار الاسلام في أفريقيا في القرن العشرين، القاهرة، عالم المعرفة، مكتبة الانجلو المصرية. ص:  -7  

51م. ص: 1963صلاح الدين المنجد، مملكة مالي عند الجغرافيين المسلمين، دار الكتاب الجديد، بيروت  -8  
ث منشور عبد الرحمن، عمر الماحي، )الدكتور( مساهمة القوافل التجارية في نشر اللغة العربية والحضارة الإسلامية في منطقة الساحل الإفريقي، بح  -9

غرب وكلية الدعوة  ضمن البحوث العلمية المطبوعة لأعمال ندوة التواصل الثقافي بين الأقطار الإفريقية على جانبي الصحراء، تنظيم: كلية الآداب، تطوان الم
. 68م، ص 1999الإسلامية طرابلس بالجماهرية الليبية، الطبعة الأولى   

102م. ص: 2010أكتوبر، الطبعة الأولى  7عبد الله سالم بازينة، انتشار الاسلام في افريقيا جنوب الصحراء، جامعة  -10  
.66م. ص: 1998، 139والاستعمار الأورب لأفريقيا، الكويت: سلسلة عالم المعرفة، رقم عبد الله عبد الرزاق إبراهيم، المسلمون  -11  

افريقيا، الطبعة الأولى،    -12 المرابطين في نشر الاسلام في غرب  اللطيف، دور  الغريب الاسلامي، بيروت1988عصمت عبد  لبنان، ص: -م، دار 
111- 114 .  

40ـ  39علي محمد عبد اللطيف، إفريقيا العربية، ط: الأولى، مكتبة الإعلام للبحوث والنشر، ليبيا: ص  -13  
    49م.  ص: 1982فيج. جي. دي، تاريخ غرب افريقيا، ترجمة د. السيد يوسف نصر، دار المعارف، الطبعة الأولى،  -14

.27-26، ص 1986، القاهرة، 1محمد عبد القادر أحمد، المسلمون في غينيا، ط -15  
16-  Sékéné Mody Cissoko, Histoire de l'Afrique Occidentale, Ed. Présence Africaine, Paris, 1966. P: 54 

 
 


