SOVNNGUES £7 5
R g

%
k)

By

, s

= ==
/‘@Q\

Revue KURUKAN FUGA

Vol. 4, N°15, pp. 111- 122, DECEMBRE 2025
Copy®©iright 2024 / licensed under CC BY 4.0
Author(s) retain the copyright of this article
ISSN : 1987-1465

g,

;

La Revue Africaine des
Lettres, des Sciences
Humaines et Sociales

KURUKAN FUGA

DOl : https://doi.org/10.62197/CMUI7940

Indexation : Copernicus, CrossRef, Mir@bel, Sudoc,
ASCI, Zenodo

Email : RevueKurukanFuga2021@gmail.com

Site : https://revue-kurukanfuga.net

INCIDENCE DE LA FOI CHRETIENNE SUR LES PRATIQUES SACRIFICIELLES
TAGBANA
OUATTARA EUGENIE-UFR Sciences Sociales-Département d’Histoire

Université Peleforo GON COULIBALY (Korhogo Céte d’Ivoire)
eugeouattara@gmail.com

Résumé : Le peuple tagbana est situé dans la région du Hambol, au nord de la Céte d’Ivoire et comprend les
localités suivantes: Katiola, Niakara et Tafiré. Les pratiques sacrificielles occupent une place primordiale dans
la sociéte tagbana. Pratiqguement rien ne se fait sans sacrifice. Tous les domaines de la vie du Tagbana sont
concernés, tels que les mariages, 1’agriculture. Celui des défunts établit un pont entre les vivants et les morts.
Toutefois, quel fut ’impact de la foi chrétienne sur cette croyance religieuse des Tagbana? La consultation des
ouvrages et les sources orales et écrites, nous ont amené a découvrir que le culte aux morts permettait aux
vivants de s’attirer les bonnes graces de leurs ancétres. Par conséquent, avec I’avénement du christianisme en
1908, le Tagbana converti, continuait a pratiquer sa croyance traditionnelle, ce qui le conduisait a un syncrétisme
religieux. Ainsi, pour résoudre ce probléme de foi chez le Tagbana convertit, 1’église lui propose le culte des
Saints et le sacrifice de la Messe.

Mots clés : christianisme, culture, foi, sacrifice, Tagbana.

*kkkhkkkkhkhkkkihkkk

Abstract : Sacrificial practices occupy a prominent place in Tagbana society. Practically nothing is done
without sacrifice. All areas of Tagbana life are concerned, such as weddings, agriculture. That of the deceased
establishes a bridge between the living and the dead. The worship of the dead allows the living to win the good
graces of their ancestors. With the advent of Christianity in 1908, the converted Tagbana continued to practice
his traditional belief, which led him to religious syncretism. To solve this problem of faith in the converted
Tagbana, the church offers him the worship of the Saints and the sacrifice of the Mass.

Key words: Christianity, culture, faith, sacrifice, Tagbana.

Eugenie
111


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTRODUCTION

Les Tagbana constituent I'une des multiples ethnies du groupe culturel sénoufo, implantés dans
le nord de la Cote d’Ivoire. Toutes leurs cérémonies sont marquées par des pratiques
sacrificielles ¢’est-a-dire I’ensemble de tout ce qui est en rapport avec le sacrifice : le culte aux
ancétres, la vénération des divinités. Les Tagbana « sont les autochtones »* du site actuel qu’ils
occupent. Ce site était composé de foréts et de cours d’eau sacrés, qui étaient des lieux de
pratiques sacrificielles des Tagbana. 1908 fut le début de 1’évangélisation dans la région de
Katiola.

La mission de Katiola fut fondée en Janvier 1909 par les Révérends Péres Moury et
Porte, tous deux, membres de la Société des Missions Africaines de Lyon. Jusqu’en 1960,
I’église n’avait pas de tolérance pour les coutumes traditionnelles en générale et pour les
coutumes tagbana en particulier. Car il n’était pas encore question du Concile Vatican I, qui
aborda les questions de I’inculturation en 1962. C’est a ce concile Vatican II que 1’Eglise
entreprit une réflexion systématique et approfondie sur [’inculturation, qui est
« [’ensemencement de la Parole de Dieu dans nos cultures.? » Ainsi 1’église apparait dans nos
cultures, pour la purifier a la lumiére de I’Evangile. Partant de ce fait, il est bon de savoir quelles
étaient les pratiques sacrificielles chez les Tagbana ? Comment les Tagbana ont-ils accueilli
I’Evangile ? Quelle fut la conversion de ces pratiques traditionnelles en pratiques chrétiennes?

L’objectif de cette étude est de montrer I’impact de la foi chrétienne sur la croyance
religieuse tagbana. Il s’agit de montrer d’une part, des pratiques sacrificielles des Tagbana, a
I’avénement du christianisme en terre tagbana et d’autre part la conversion de ces pratiques
traditionnelles en pratiques chrétiennes.

Des documents imprimés tels que la these du Pére Coulibaly Kalari Germain, nous
livrent des données fort intéressantes pour approfondir nos connaissances sur la double pratique
religieuse chez les Tagbana. L’enquéte orale a été menée dans la localité de Katiola. Un
questionnaire fut rédigé a cet effet et soumis aux chrétiens et non-chrétiens. Toutes les
personnes interrogées avaient un age compris entre 40 et 80 ans et composées de femmes et
d’hommes. La revue de bibliographie et I’enquéte orale nous conduisent au plan suivant : la
premiére partie nous présente les pratiques sacrificielles dans la société traditionnelle tagbana.
La deuxiéme partie traite de I’avenement du christianisme en pays tagbana. La troisieme partie
aborde ’orientation des pratiques sacrificielles tagbana vers les pratiques chrétiennes.

. Les pratiques sacrificielles chez les tagbana
Le Tagbana comme tout africain était essentiellement religieux. Tout ce qui arrivait
ici-bas était voulu, décidé, permis ou autorisé par une force supérieure appelée hi’n = fétiche,
Gbossoulou = génies, Gninlin-gbo-fi =Dieu®.

! Monographie cercle des Tagouanas n°978 (Katiola) enregistrements des coutumes Indigenes du cercle des
Tagouanas. Dabakala le 13 octobre 1916, 62 p., p. 2.

2 Entretien réalisé avec Monseigneur Antoine Koné le 1°" mai 2015 a 11 h a Katiola.

3 1dem
Eugenie
112



1. L’importance du sacrifice chez les Tagbana

Tous les phénoménes n’étaient pas expliqués par des lois naturelles ou purement
scientifiques.
IIs étaient toujours expliqués par une force ou un esprit supérieur doué de vastes connaissances.
Cette force était capable d’intervenir sur le cours des événements et de maitriser les éléments
de ’univers. Que la pricre :

« S’adresse a Dieu, aux ancétres ou aux génies, au soleil ou a la
lune, elle épouse la plupart du temps, les mémes caractéres
pragmatigques, symboliques et incantatoires. En relation avec de
multiples activités annexes ou connexes, situé dans un présent
élargi aux limites de I’action »*,

Aussi toute démarche importante était précédée d’un acte sacrificiel. Le Tagbana offrait
des sacrifices a I’ouverture de la chasse, avant d’entreprendre un voyage périlleux, de
commencer un nouveau champ ou de se livrer a de grandes manifestations officielles. Par
exemple : la célébration des grandes funérailles rassemblant plusieurs villages. Tout cela en
vue d’écarter les malheurs futurs qui pourraient advenir.

Toute la vie du Tagbana était ainsi insérée dans ce cadre religieux ou tous les membres
du groupe acceptaient spontanément ou inconsciemment ce mode de vie a la fois source de
sécurité et de valeurs normatives. Le Tagbana ignorait 1’indifférence religieuse et surtout
I’athéisme. Pour lui Gninlin-gbo-fi qui veut dire Dieu, existe au-dessus de tout. Le fétiche, les
génies et autres esprits adorés étaient des intermédiaires entre Dieu et 1‘homme. Le cosmos
était donc peuplé de ces esprits invisibles qui intervenaient aupres de I’homme pour le protéger,
le préserver d’un malheur ou le punir d’une faute. Et ’homme entrait en relation avec ces
puissances au moyen des sacrifices. Ainsi il pensait trouver le remeéde pour conserver sa vie,
assurer sa sécurité, raviver son espoir dans 1’avenir encore incertain mais en perpétuels
recommencements.

Jamais on ne décidait arbitrairement du lieu ou du temps d’un sacrifice. Un songe
troublant, un éveénement subit et inexplicable, I’appréhension d’un danger imminent étaient le
signe manifeste de la volonté d’une puissance invisible qui apportait une révélation.
Légnan c’est-a-dire le voyant était alors consulté pour déceler et transmettre, de la part de la
puissance invisible, les injonctions pressantes auxquelles 1’individu devait se soumettre sans
retard. Au cours de cette consultation étaient données les indications nécessaires sur le type de
sacrifice a offrir en mentionnant minutieusement le lieu et le temps de son accomplissement.

Ainsi personne ne restait dans sa case ou en plein village pour offrir un sacrifice aux
loho-gbossoulou (génies des rivieres ou marigots) alors que ces derniers étaient considérés
comme exercant leur action dans les rivieres et non dans le village ou d’autres endroits
differents. Les lieux les plus utilisés étaient : ’entrée des chemins ou pistes au bord du village ;
au pied de certains arbres symbolisant Na gninlin® (le dieu propre de chacun). Le bas des
collines, les abords des foréts ou bois sacres et les rivieres étaient aussi les lieux privilégies

* THOMAS Louis Vincent, 1969, Les religions d’Afrique Noire, édition Fayard, p. 33

5 Kélétigui Jean-Marie, 1978, Le Sénoufo face au Cosmos, Abidjan-Dakar, NEA, 102 p.
Eugenie
113



pour les sacrifices. Certains se faisaient uniquement a I’intérieur des cases ou au milieu de la
cour.

Le temps est également fix¢é par le génie ou divinité supérieure. En général ¢’était durant
le jour que s’accomplissaient les sacrifices et le plus souvent le matin de bonheur. En tout cas
a part quelques exceptions d’urgence absolue, tout sacrifice avait lieu dans la matinée. Sinon il
¢tait alors reporté au lendemain lorsqu’il se faisait tard. Par exemple quand le soleil était déja
au zénith. Car ¢’était I’heure ou les esprits maléfiques les Iékpoh (méchants voyants ou sorciers)
peuplaient les airs et donc nuisaient a la réussite des sacrifices en troublant 1’attention que les
bons génies ou bonnes divinités prétaient aux actions de I’homme. La nuit aussi n’était pas
propice aux sacrifices parce qu’elle était supposée étre hantée par les mémes lékpoh et mauvais
génies infestant tous les lieux par leur présence jusqu’a 1’apparition de 1’aube qui les faisait
regagner leur repaire.

Gnoumou qui signifie I’eau était la matiere utilisée dans tous les sacrifices, parfois elle
suffisait a elle seule comme offrande : par exemple une simple libation accompagnée de
quelques mots. Les autres éléments servant aux sacrifices étaient : 1’argile malaxée et allongée
en forme de craie blanche, des fruits comme les noix de kola, 1’épi de mais et de mil, les aliments
crus ou cuits. Tous les animaux pouvaient étre immolés comme victime sauf le cochon et les
animaux dits importés tels que le dindon et le canard. Enfin venaient les paroles dites avant
I’immolation de la victime ou 1’abandon de 1’offrande au pouvoir de la divinité. Ces paroles
avaient pour but d’exprimer la soumission totale du sacrificateur aux injonctions divines et
d’implorer la bienveillance de la divinité en question d’aprés ce qui suit :

« La puissance du verbe illustrée par la parole sacrificielle sacralise
I’offrande et alerte les puissances mystiques. Ces paroles ont une telle
importance que s’il arrive au sacrificateur de ne pas pouvoir prononcer
textuellement les mots selon les formules stéréotypées, il doit au moins
utiliser des termes similaires afin de toujours respecter la spécification
fonctionnelle des esprits® ».

L’importance que les Tagbana attachaient au sang expliquait largement 1’appréciation
considérable accordée aux sacrifices sanglants par rapport a ceux qui ne 1’étaient pas. Le
Tagbana concevait le sang comme 1’élément vital de 1’étre vivant. C’est ce qu’il y avait de plus
précieux dans tout étre organique, si bien que sans I’existence de ce sang, I’animal perd toute
valeur. Le sang était recherché dans I’offrande d’une victime, susceptible de satisfaire au
maximum la divinité. Pour le Tagbana cette substance de sang était ce qu’il y avait de plus
subtile dans 1’étre corporel pour étre assimilé par une divinité. Le sang était donc la meilleure
part de tout ce qui était immolé. Voila pourquoi il était toujours répandu sur 1’objet symbolisant
la divinité. Dans la société tagbana il existait plusieurs types de sacrifices, chaque sacrifice avait
une fonction précise.

2. Le sacrifice aux défunts ou le culte aux morts

Le sacrifice aux défunts était intimement lié au culte rendu aux morts. Ce
sacrifice koulou soumou réalisait un double but, maintenir vivante par les siens, la mémoire du
défunt et en retour, assurer sa protection sur toute la famille survivante. En effet un mort était
supposeé étre en relation permanente avec les survivants de sa famille. Ceux-ci lui devaient

® THOMAS Louis Vincent, op.cit.
Eugenie
114



encore une aide pour certains cas. Par exemple, il pouvait arriver que 1’entrée au séjour des
morts, lui soit interdite par les autres ancétres, pour des fautes dont il a été coupable sur terre.
Il se trouvait alors isolé dans un état inconfortable tres pénible, ne trouvant ni logis ni repos.

C’¢était aux survivants de la terre d’offrir des sacrifices aux ancétres pour leur demander
pardon, afin qu’ils veuillent bien accepter d’accueillir I’infortuné qui était condamner a errer
perpétuellement. Dans cette pareille situation il devenait méchant, nuisible, et cherchait a se
venger sur les vivants pour leur manifester son mécontentement jusqu’a ce qu’ils accomplissent
le sacrifice exigé ou prescrit. C’est la raison des funérailles toujours célébrées pour chaque
défunt par de grands sacrifices ou plusieurs animaux étaient immolés. Car comme disait Holas :
« En cas de non accomplissement des funérailles, une @me du mort mal séparée de la société
des vivants, peut devenir alors une ame errante, sorte de revenant irascible et nuisible ».

Le sacrifice adressé aux morts impliquait 1’idée d’une forte croyance a I’immortalité, a
la survie d’au-dela. Aprés son accomplissement, la vie normale au séjour souterrain se déroulait
régulierement jusqu’a ce que I’ancétre défunt puisse a nouveau revenir Sur terre, par une
nouvelle naissance dans la méme famille ; parce qu’il était bien traité par les siens qui ne
I’avaient jamais oublié.

Les morts étaient considérés comme des étres supérieurs, plus puissants que les vivants,
et méme assimilés aux génies. La preuve était que les survivants avaient souvent recourt a eux
dans tous les dangers et autres malheurs les menacant. Ceci était tellement vrai que le deuxiéme
but du sacrifice rendu aux morts avait uniquement ce sens d’implorer leur protection et leur
intervention quasi surnaturelles.

Lorsque les ancétres réclamaient des vivants un sacrifice, c¢’était pour intervenir en
faveur des vivants eux-mémes, pour rappeler le respect et la reconnaissance dont ils avaient
droit d’attendre des vivants, et non pour « revigorer périodiquement leur potentialité
mystique »’. D’ailleurs dans le premier sens aussi le sacrifice n’était jamais offert dans
I’intention de procurer la force au mort, mais pour que les anciens de la lignée lui pardonnent
ses méchancetés commises sur terre, et qu’ils I’acceptent dans leur communauté. Bien
qu’accompli en sa faveur, ce sacrifice révélait un caractére d’acte de plaidoirie de la part des
vivants aupres de tous les ancétres défunts. Il €tait aussi le signe manifeste dans ’esprit des
générations, le principe de la solidarité entre 1’ancétre et les survivants, et les défunts de la
méme lignée.

Le sacrifice® étant pour le Tagbana I’acte manifeste qui exprimait au plus haut degré sa
croyance religieuse, que pouvait lui apporter de plus le christianisme ou la foi chrétienne ? En
d’autres termes le Tagbana pouvait-il avec cette forte imprégnation religieuse locale,
abandonner complétement ses multiples sacrifices qui jalonnaient toute sa vie et semblait
combler a tout moment ses besoins de sécurité et de protection?

1. L’avenement du Christianisme en Pays Tagbana

Les Peres fondateurs de la mission de Katiola étaient des hommes forts et courageux
animés d’une volonté manifeste d’évangéliser les peuples qui leur étaient confiés. Ces

" Entretien réalisé avec le Pére Prosper Kouadio, le 20 octobre 2014 a 18 h a Katiola.
8 Entretien réalisé avec Horo NDatchin, le 2 octobre 2014 4 18 h & Katiola.
Eugenie
115



missionnaires parcouraient des kilomeétres a pieds, a la recherche d’un lieu propice a la mission.
IIs jouissaient également d’une trés bonne santé car ils « cheminaient péniblement a pied, sous
le dur soleil d’Afrique. »° Ces premiers Péres missionnaires, répondaient au nom de Moury et
Porte. A Katiola, les Péres Moury et Porte rencontrérent un chef et une population qui leur
prodiguérent les témoignages de la plus vive sympathie.

Le christianisme que ces missionnaires ont apporté, venait comme une religion
étrangere importée, s’insérer indiiment dans une mentalité, une culture, qui n’avait rien de
commun avec elle. Une religion qui ne pouvait avoir un impact sérieux sur son comportement
religieux, pouvant répondre pleinement aux attentes et aux besoins urgents de I’ame religieuse
du Tagbana. De sorte que, si ce dernier tenait a devenir et demeurer chrétien, il devait plutét
tendre a un syncrétisme, ¢’est-a-dire, accepter la Bonne Nouvelle de Jésus, tout en se réservant
de courir toujours, dés que possible, a des pratiques religieuses ancestrales.

Ainsi d’aucuns n’hésitaient & mettre au méme niveau, le sacrifice qui était fait au fétiche
ou au génie et le sacrifice de la messe. Si bien qu’il n’était pas rare de voir le nouveau converti
fréquenter indifféremment 1’un et 1’autre sans scrupule ni crainte de scandale. Fallait-il en
conclure que le christianisme n’était pas fait pour le Tagbana et partant pour I’ Africain ? Penser
ainsi, c’était faire un jugement trop sommaire, peu réaliste, ou superficiel. Il y avait lieu de
considérer, si la foi chrétienne était dans son contenu fondamental et dans sa Véritable
comprehension incompatible avec notre mentalité religieuse africaine ; ou si elle ne venait pas
plutdt corriger et redresser les déviations de cette premiere et mieux 1’orienter directement vers
son objet propre qui était Dieu. Cela par un meilleur éclairage qui était la révélation ou Parole
de Dieu, contenu dans la Bible. En effet, le christianisme était le fond religieux de 1’ame du
Tagbana. Car comme tous les peuples christianisés, au cours des ages il y a eu d’abord chez
eux pareil comportement reconnu comme valable'°.

Dans les civilisations Gréco-romaines et ensuite chez les barbares, les sacrifices de tout
genre consacraient les grands événements de la vie, aussi bien dans le domaine familial que
public, avec ’admission d’une multitude de divinités. Et I’attitude de saint Paul & ce sujet était
tres révélatrice. Lorsqu’il arrivait a Atheénes en Grece, il commencait par reconnaitre que les
grecs étaient parmi les peuples les plus religieux, puisque en plus des nombreuses divinités
admises officiellement, ils avaient dressés un autel au « Dieu inconnu » et le Dieu inconnu
n’était autre que celui révélé par Jésus-Christ fils de Dieu fait homme.

Saint Paul admettait que le comportement antérieur des paiens en matiére religieuse était
excusable et bon, car: «c’était, dit-il, afin que les hommes cherchent la divinité pour
[’atteindre, et si possible, a tdtons et la trouver ; aussi bien n’est-elle pas loin de chacun de
nous »'! . Mais il s’empressa aussitot de leur annoncer qu’avec la venue de Jésus les temps
étaient revolus, Dieu se révélait lui-méme plus clairement:

«voici que, fermant les yeux sur les temps de l’ignorance, Dieu fait
maintenant savoir aux hommes d’avoir tout et partout a se repentir, parce qu’il

o Rapport du Peére Etrillard, Supérieur de la mission de Katiola.
10 Entretien réalisé avec le Pere Prosper Kouadio, le 20 octobre 2014 a 18 h a Katiola.
11 Bible TOB, Actes, 17, 27.
Eugenie
116



a fix¢é le jour pour juger I'univers avec justice car un homme qu’il a destiné,
offrant a tous une garantie en le ressuscitant des morts »*2,

Disons que ’essentiel du message de Jésus n’était pas de détruire chez les nouveaux
peuples convertis leurs habitudes ancestrales, mais tout simplement, les doter d’esprit chrétien.
Chez le Tagbana, en matiére religicuse, il y avait d’excellents éléments, qui judicieusement
détectés pouvaient étre parfaitement assumés. C’est-a-dire repris et revalorisés, par le
christianisme sans déraciner, ni désorienter le Tagbana dans son adhésion a la nouvelle foi qu’il
embrassait. Tout son passe religieux était dans son ensemble une précieuse pierre d’attente a la
foi chrétienne.

II. L’orientation des pratiques sacrificielles tagbana vers les pratiques
chrétiennes

La nouveauté du christianisme a été de purifier, de parfaire a la fois 1’objet de la foi et
’orientation des actes culturels. Si bien qu’il était important de reconnaitre que le christianisme
ne venait pas détruire chez le Tagbana les manifestations profondes et concretes de son
attachement au culte des morts, en la valeur accordée aux actes sacrificiels. Mais, mieux les

consolider, les compléter en les décantant et en les libérant de toutes sortes d’aberrations™®.

1. Le christianisme face au culte aux morts

Dans le culte aux morts'®, le sacrifice qui leur était adressé impliquait ’idée d’une forte
croyance a I’immortalité a la survie d’au-dela. Ce geste était aussi le signe manifeste, dans
I’esprit des générations, le principe de solidarité que méme la mort ne pouvait rompre entre les
survivants et les défunts de la méme lignée. Donc pour le néophyte, le nouveau converti a la foi
chrétienne, I’Eglise avait déja un terrain favorable pour mieux lui expliquer I’importance et la
nécessité accordée aux funérailles chrétiennes et 1’obligation de prier souvent pour les défunts.

Il n’y avait plus trop de difficultés a lui montrer qu’il était bon de prier les saints pour
leur demander d’intercéder aupres de Dieu pour nous. Ce n’était pas une surprise pour lui de
prier aussi pour les morts qui n’étaient pas encore dans la gloire de Dieu, afin qu’ils puissent y
parvenir. Et surtout il ne pouvait pas s’étonner de ce que I’Eglise consacrait dans I’année un ou
deux jours pour célébrer le souvenir de tous ceux qui n’étaient plus ici-bas. Par exemple la féte
de la Toussaints le 1°" Novembre, et le 2 Novembre jour de la commémoration des morts ou
nous nous souvenons particulierement de nos chers disparus.

Ces prieres bien faites avec les celébrations de messe étaient pour le chrétien les moyens
plus sOrs pour manifester sa reconnaissance envers ses défunts et obtenir pour eux la
bienveillance de Dieu. Parce que, grace a Jésus fils de Dieu, qui disait : la ou deux ou trois
étaient réunis en son nom pour prier, il était au milieu d’eux, grace a lui une telle démarche ne
pouvait étre vaine. Et nous pensons qu’a cause de ce Jésus présent parmi les hommes, Dieu
exaucait la priere en faveur de ces morts, méme si nous les hommes nous demeurons défaillants.

12 Bible TOB, Actes, 17, 29-31.
13 Entretien réalisé avec le Pere Prosper Kouadio, le 20 octobre 2014 a 18 h a Katiola.
14 Entretien réalisé avec Horo NDatchin, le 2 octobre 2014 a 18 h a Katiola.

Eugenie
117



Aussi en devenant chrétiens, le Tagbana ne perdait rien dans ses relations avec ses morts
ni dans sa conception d’une vie possible dans 1’au-dela. Mais au contraire mieux que cela et
grace aux moyens dont disposait 1I’Eglise par I’intermédiaire du Christ, il acquiescait plus de
possibilité, de liberté d’action pour maintenir encore plus vivante, plus permanentes ses attaches
d’affection, d’amitié et de solidarité qui le liaient a tous ses chers défunts. Et le moyen par
excellence qui le liait aux defunts était le sacrifice.

2. Le christianisme face aux sacrifices chez les Tagbana

Quant aux pratiques sacrificielles chéres au Tagbana, 1a aussi un terrain de préparation
se prétait comme un tremplin a I’enracinement de la foi chrétienne. En effet, le sacrifice était
un acte par lequel le Tagbana rentrait en relation, en communion ou encore, en rapport avec la
Force Supérieure qu’il invoquait ou qu’il adorait. C’¢était pour cela d’ailleurs que plus la Force
Supérieure adorée était importante, plus le sacrifice était important et plus aussi était importante
la victime immolée®®.

Bien expliqué et surtout bien compris, le sacrifice de la messe s’avere étre le plus grand
et le plus important de tous les sacrifices. Premierement son efficacité était de dimension
universelle dans ce sens que par ce sacrifice le Christ lui-méme s’offrait a Dieu son Pere pour
le pardon des péchés de tous les hommes sans exception. Deuxiemement parce que la victime
offerte a ce sacrifice était la meilleure qu’on puisse trouver et imaginer dans ce monde d’ici-
bas parmi les hommes de tous les temps, de tous les pays, puisque ¢’était Jésus lui-méme offrant
son sang et son corps. Aucun autre sang d’animal ou d’homme ne pouvait étre mieux apprécié
de Dieu que celui de son propre Fils Jésus. L’épitre aux Hébreux I’affirme clairement en
disant

« Si en effet du sang de boucs ou de taureaux et de la cendre de génisse dont
on asperge ceux qui sont souillés, les sanctifient en leur procurant la pureté de
la chair, combien plus le sang du Christ, qui par un Esprit éternel s’est offert
lui-méme sans tache a Dieu, purifiera-il notre conscience des ceuvres mortes
pour que nous rendions un culte au Dieu vivant »*6.

Donc il n’y avait pas d’autres sacrifices pouvant mieux nous purifier et nous réconcilier
avec Dieu que celui de Jésus offert pendant la célébration des eucharisties. Raison pour laquelle
il était recommandé aux chrétiens, de prendre part si possible au repas eucharistique ou
communion, qui consacrait plus intimement leur union avec Dieu et avec leurs fréres par Jésus
Christ.

Le Tagbana initié au fétiche familial ou au groupe, s’associait au groupe pour prendre
part au repas sacrificiel qui scellait leur union entre eux et leur dépendance au fétiche. De méme,
ce méme Tagbana ne pouvait étre désemparé devant cette nouvelle offre du sacrifice de la messe
qui lui permettait d’étre réellement purifié de toutes ses souillures, dans sa conscience devant
Dieu, d’étre plus uni a ces freres et d’étre plus en amiti¢ avec Dieu. Et il était sincere et
conséquent avec lui-méme. Il ne pouvait pas faire un retour en arriére pour recourir aux anciens

15 Entretien réalisé avec le Pére Prosper Kouadio, le 20 octobre 2014 a 18 h a Katiola.
18 Bible TOB, Hebreux 9, 12-14.
Eugenie
118



sacrifices, alors qu’il savait bien que le nouveau sacrifice de sa nouvelle foi était bien supérieur
en efficacité et en valeur devant Dieu et pour son propre salut pour la vie éternelle.

Voila pourquoi quelqu’un qui a recu I’Evangile de Jésus et qui y a cru du fond de son
étre, quelqu’un qui a été pleinement initié aux sacrements de Jésus, celui-la ne pouvait sous
aucun prétexte revenir purement et simplement aux anciennes pratiques religieuses
traditionnelles. Il n’était plus excusable, il était de mauvaise foi et méritait le reproche que Saint
Paul adressait aux gens de son temps en disant :

« qu’ils sont inexcusables, puisqu’ayant connu Dieu ils ne lui ont rendu
comme a un Dieu ni gloire ni actions de graces...eux qui ont échangé la vérité
de Dieu contre le mensonge, adoré et servi la créature de préférence au
Créateur, qui est béni éternellement »*7.

.Le Tagbana devenu chrétien ne doit plus rendre de culte a une autre divinité. Il
doit rendre toute la gloire a Dieu Seul son Unigue Créateur.

Conclusion

Tout acte important du Tagbana tant dans le domaine social qu’économique, reflétait un
aspect religieux, ou du moins, s’insérait dans le climat religieux. De la naissance a la mort, toute
sa vie était dans une ambiance du sacré, si bien que toutes les phases importantes ou grands
moments de son existence étaient consacrés par des sacrifices. L’importance de ces sacrifices
lui venait de sa propre conception de la vie. D’abord la vie d’ici-bas qu’il cherchait a
sauvegarder a tout prix, a la mettre en sécurité contre les attaques des forces invisibles et
malveillantes, contre les mauvaises manceuvres sécrétes de ses semblables nuisibles a la vie
d’autrui.

Ensuite sa conviction inébranlable a la vie d’au-dela lui apportait de solides raisons
d’offrir des sacrifices a cette intention. Il en offrait d’abord pour que tous les siens disparus ici-
bas, aient cette vie paisible avec tous les autres habitants du «village des morts »8
(kouhoukaha). Enfin il pensait déja a lui-méme, car s’il agissait bien en offrant réguliérement
les sacrifices prescrits a I’intention des ancétres, ces derniers étaient toujours préts et bien
disposés a lui réserver un bon accueil au jour de sa mort. Il avait été fidéle a entretenir des
relations permanentes avec les anciens disparus, et méritait ainsi un acces facile dans la grande
communauté de tous ses ancétres ou la vie continue depuis 1’éternité.

17 Bible TOB, Romains, 1, 21-25.
18 Entretien réalisé avec Traoré Konapko, le 29 décembre 2014 a 18 h a Kadienkaha.

Eugenie
119



l. Sources et bibliographie
1. Sources orales

Nom Prénom Profession ou | Age Date et lieu de
statut I’enquéte
Kouadio Prosper prétre 75 ans 20 octobre 2014,
a 18 h a Katiola
Touré Waogninlin traditionniste 64 ans lel4février 2014
Jean-Claude a10 h a Katiola
Yegnan Jean-Baptiste enseignant 60 ans le 7 ao(t 2013 &
18ha kadienkaha
Horo Ndatchin Agent a la mairie | 48 ans 2 octobre 2014, a
de Katiola 18 h a Katiola
Traoré Konakpo Ancien 76 ans 29 décembre
catéchiste du 2014 a 10h a
diocese de Kadienkaha
Katiola

2. Sources écrites (Archives Nationales de Cote d’Ivoire (ANCI))

Monographie
Monographie cercle des Tagouanas n°978 (Katiola) enregistrements des coutumes Indigénes

du cercle des Tagouanas. Dabakala le 13 octobre 1916, 62 p., p. 2.
Serie EE :
- 3EE 6/5 : Cabinet du gouverneur
Correspondance échangée avec des missionnaires catholiques relatives a 1’établissement des
chapelles et catéchistes dans les cercles 1916, 1921-1925.
- 4EE 30 : Cercle des Tagouana circulaires et correspondance adressées au commandant
de cercle 1908-1917.
- 4EE 30: Cercle des Tagouana correspondance. Liste demandée des catholiques
influents, le 7 novembre 1922.

Eugenie
120




Bibliographie

1. Ouvrages généraux
AGOSSOU (J.-M.), 1987, Le christianisme africain. Une fraternité au-dela de [ ethnie,
Paris, Karthala, 203 p.
AMALADOSS (M. A), 1997, la rencontre des cultures, Paris, éditions de I’ Atelier, 172
p.
ARIARJAH (Wesley), 1987, La Bible et les gens d’autres croyances, Genéve, 186 p.
AUBERT (J.-M.), COUVREUR (G.), 1990, Mission et dialogue interreligieux, Lyon,
217 p.
AURENCHE, (C.), 1996, Tokombéré au pays des grands prétres. Religions africaines
et Evangile peuvent-ils inventer I’avenir ? Paris, éditions de 1’ Atelier, coll. « Questions
ouvertes », 142 p.
BASTIDE (R.), 1972, Le sacré sauvage, Paris, Payot, 145 p.
BAYART (J.-F.), 1993, Religions africaines et modernité politique, Karthala, Paris,
223 p.
BOURGEOIS (H.), 1991, Foi et Culture, Paris, Centurion, 151 p.
CARRIER (H.), 1990, Evangélisation et développement des cultures, PUG, Roma, 440
p.
ELA (Jean-Marc), 1985, Ma foi d’Africain, Karthala, France, 31 p.
GORJU (Joseph), 1915, La Céte d’Ivoire chrétienne, Lyon-Paris, 263 p.
GRAVRAND (Henri), 1961, Visage africain de ['Eglise : une Expérience au Sénégal,
Orante, Paris, 287 p.
HOKA Georges (Abbé), L inculturation de la « Bonne Nouvelle », une urgence_pour
les églises d’Afrique, SL, SD, 38 p.
HOLAS (B.), 1965, Le separatisme religieux en Afrique noire : [’exemple de la Céte
d’Ivoire, PUF, Paris.
KELETIGUI (J-M), 1978, Le Sénoufo face au Cosmos, NEA, Abidjan-Dakar, 102 p.

KIENTZ (A.), 1979, Dieu et les génies, récits étiologiques sénoufo Cote d’Ivoire, Paris,
Société d’Etudes Linguistiques et Anthropologiques de France (SELAF), 182 p.
OUATTARA (T.), 1999, Histoire des Fohobélé de Cote d’Ivoire ; une population
sénoufo inconnue, Karthala, Paris, 274 p.

OUATTARA (Tiona), 1998, Cote d’Ivoire, KATIOLA, des origines a nos jours,
Abidjan, NEI, 222 p.

RONGIER (J.), 2002, Parlons senoufo, I’Harmattan, Paris, 246 p.

SORO (Tiona Rémy), 2012, le sacré et le profane chez les Sénoufo, Editions Balafon,
Abidjan, 160 p., p. 83.

THOMAS (L.-V.), LUNEAU, (B.) DONEUX, (J.), 1969, Les religions d’Afrique Noire,
textes et traductions sacres, Fayard/Denoél, Paris, 240 p.

2. Théses et mémoires
COULIBALY (K.G.), 2010, La nouvelle évangélisation chez les Sénoufo a [’épreuve
de la double pratique religieuse, These de doctorat en Théologie Catholique, Université
de Strasbourg, 475 p.
COULIBALY (K.G.), 1994, De la libération du Tagbana par les sacrifices au salut en
Jésus-Christ, Mémoire de Maitrise option Bible, ICAO, Abidjan-Cocody, 152 p.

Eugenie
121



COULIBALY (K.G.), 2004, Les sacrifices chez les Tagbana, pierres d’attente ou
d’achoppement pour [’évangélisation ? Mémoire de DEA, faculté de théologie
catholique, Strasbourg, 79 p.

COULIBALY (N.), 2010, Missionnaire catholiques et société sénoufo de Cote d’Ivoire,
1904-1977, these de doctorat unique, université de Cocody, 475 p.

KONE (A.), 1998, Le salut comme promotion de [’homme en Jésus-Christ : le cas du
Niarafolo de Ferkesseédougou, Mémoire de théologie, Abidjan, juin, 138 p.

TALNA (D.), 1977, La morale chez le Tagbana traditionnel et le Nouveau Testament,
Mémoire ISCR, Abidjan, 74 p.

THIO TOURE (G.A.), 2005, De la conception de I’au-dela chez les Tagbana a
[’eschatologie chrétienne, mémoire de théologie, séminaire d’Anyama, 184 p.

3. Articles

Charles Nyamiti, “African Tradition and the Christian God ” in Spearhead N°49, Gaba
Plubl, Eldoret, Kenya, 1977.

Clogel F.J. et Roger Villamur, « Les coutumes de la Cote d’Ivoire » Librairie Maritime
et Coloniale, 1902.

DELAFOSSE, « Les Noirs d’Afrique », lib. Payot, 1922.

John S. Mbiti, “African Religions and Philosophy”, Heinemann, Nairobi, 1969, 199

Eugenie
122



