
 

 

 

                                                                                         Eugenie  
       111 

  

 

 

 

Vol. 4, N°15, pp. 111– 122, DECEMBRE 2025 

Copy©right 2024 / licensed under CC BY 4.0 

Author(s) retain the copyright of this article 

ISSN : 1987-1465 

DOI : https://doi.org/10.62197/CMUI7940 

Indexation : Copernicus, CrossRef, Mir@bel, Sudoc, 

ASCI, Zenodo 

Email : RevueKurukanFuga2021@gmail.com 

Site :  https://revue-kurukanfuga.net 

La Revue Africaine des 

Lettres, des Sciences 

Humaines et Sociales 

KURUKAN FUGA 

INCIDENCE DE LA FOI CHRETIENNE SUR LES PRATIQUES SACRIFICIELLES 

TAGBANA   

OUATTARA EUGENIE-UFR Sciences Sociales-Département d’Histoire 

Université Peleforo GON COULIBALY  (Korhogo Côte d’Ivoire) 

eugeouattara@gmail.com 

 

Résumé : Le peuple tagbana est situé dans la région du Hambol, au nord de la Côte d’Ivoire et comprend les 

localités suivantes: Katiola, Niakara et Tafiré. Les pratiques sacrificielles occupent une place primordiale dans 

la société tagbana. Pratiquement rien ne se fait sans sacrifice. Tous les domaines de la vie du Tagbana sont 

concernés, tels que les mariages, l’agriculture. Celui des défunts établit un pont entre les vivants et les morts. 

Toutefois, quel fut l’impact de la foi chrétienne sur cette croyance religieuse des Tagbana? La consultation des 

ouvrages et les sources orales et écrites, nous ont amené à découvrir que le culte aux morts permettait aux 

vivants de s’attirer les bonnes grâces de leurs ancêtres. Par conséquent, avec l’avènement du christianisme en 

1908, le Tagbana converti, continuait à pratiquer sa croyance traditionnelle, ce qui le conduisait à un syncrétisme 

religieux. Ainsi, pour résoudre ce problème de foi chez le Tagbana convertit, l’église lui propose le culte des 

Saints et le sacrifice de la Messe.  

Mots clés : christianisme, culture, foi, sacrifice, Tagbana. 

  ************* 

Abstract : Sacrificial practices occupy a prominent place in Tagbana society. Practically nothing is done 

without sacrifice. All areas of Tagbana life are concerned, such as weddings, agriculture. That of the deceased 

establishes a bridge between the living and the dead. The worship of the dead allows the living to win the good 

graces of their ancestors. With the advent of Christianity in 1908, the converted Tagbana continued to practice 

his traditional belief, which led him to religious syncretism. To solve this problem of faith in the converted 

Tagbana, the church offers him the worship of the Saints and the sacrifice of the Mass. 

Key words: Christianity, culture, faith, sacrifice, Tagbana. 

  

  

 

 

 

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

 

                                                                                         Eugenie  
       112 

  

 

INTRODUCTION 

  

Les Tagbana constituent l’une des multiples ethnies du groupe culturel sénoufo, implantés dans 

le nord de la Côte d’Ivoire. Toutes leurs cérémonies sont marquées par des pratiques 

sacrificielles c’est-à-dire l’ensemble de tout ce qui est en rapport avec le sacrifice : le culte aux 

ancêtres, la vénération des divinités. Les Tagbana « sont les autochtones »1 du site actuel qu’ils 

occupent. Ce site était composé de forêts et de cours d’eau sacrés, qui étaient des lieux de 

pratiques sacrificielles des Tagbana. 1908 fut le début de l’évangélisation dans la région de 

Katiola.  

La mission de Katiola fut fondée en Janvier 1909 par les Révérends Pères Moury et 

Porte, tous deux, membres de la Société des Missions Africaines de Lyon. Jusqu’en 1960, 

l’église n’avait pas de tolérance pour les coutumes traditionnelles en générale et pour les 

coutumes tagbana en particulier. Car il n’était pas encore question du Concile Vatican II, qui 

aborda les questions de l’inculturation en 1962. C’est à ce concile Vatican II que l’Eglise 

entreprit une réflexion systématique et approfondie sur l’inculturation, qui est 

« l’ensemencement de la Parole de Dieu dans nos cultures.2 » Ainsi l’église apparait dans nos 

cultures, pour la purifier à la lumière de l’Evangile. Partant de ce fait, il est bon de savoir quelles 

étaient les pratiques sacrificielles chez les Tagbana ? Comment les Tagbana ont-ils accueilli 

l’Evangile ? Quelle fut la conversion de ces pratiques traditionnelles en pratiques chrétiennes?  

L’objectif de cette étude est de montrer l’impact de la foi chrétienne sur la croyance 

religieuse tagbana. Il s’agit de montrer d’une part, des pratiques sacrificielles des Tagbana, à 

l’avènement du christianisme en terre tagbana et d’autre part la conversion de ces pratiques 

traditionnelles en pratiques chrétiennes.  

Des documents imprimés tels que la thèse du Père Coulibaly Kalari Germain, nous 

livrent des données fort intéressantes pour approfondir nos connaissances sur la double pratique 

religieuse chez les Tagbana. L’enquête orale a été menée dans la localité de Katiola. Un 

questionnaire fut rédigé à cet effet et soumis aux chrétiens et non-chrétiens. Toutes les 

personnes interrogées avaient un âge compris entre 40 et 80 ans et composées de femmes et 

d’hommes. La revue de bibliographie et l’enquête orale nous conduisent au plan suivant : la 

première partie nous présente les pratiques sacrificielles dans la société traditionnelle tagbana. 

La deuxième partie traite de l’avènement du christianisme en pays tagbana. La troisième partie 

aborde l’orientation des pratiques sacrificielles tagbana vers les pratiques chrétiennes.  

I. Les pratiques sacrificielles chez les tagbana 

Le Tagbana comme tout africain était essentiellement religieux. Tout ce qui arrivait 

ici-bas était voulu, décidé, permis ou autorisé par une force supérieure appelée  hi’n = fétiche, 

Gbossoulou = génies, Gninlin-gbo-fi =Dieu3. 

 

 
1
 Monographie cercle des Tagouanas n°978 (Katiola) enregistrements des coutumes Indigènes du cercle des 

Tagouanas. Dabakala le 13 octobre 1916, 62 p., p. 2. 
2
 Entretien réalisé avec Monseigneur Antoine Koné le 1er  mai 2015 à 11 h à Katiola. 

 
3
 Idem 



 

 

 

                                                                                         Eugenie  
       113 

  

 

1. L’importance du sacrifice chez les Tagbana 

Tous les phénomènes n’étaient pas expliqués par des lois naturelles ou purement 

scientifiques. 

Ils étaient toujours expliqués par une force ou un esprit supérieur doué de vastes connaissances. 

Cette force était capable d’intervenir sur le cours des événements et de maîtriser les éléments 

de l’univers. Que la prière :  

« S’adresse à Dieu, aux ancêtres ou aux génies, au soleil ou à la 

lune, elle épouse la plupart du temps, les mêmes caractères 

pragmatiques, symboliques et incantatoires. En relation avec de 

multiples activités annexes ou connexes, situé dans un présent 

élargi aux limites de l’action »4.  

Aussi toute démarche importante était précédée d’un acte sacrificiel. Le Tagbana offrait 

des sacrifices à l’ouverture de la chasse, avant d’entreprendre un voyage périlleux, de 

commencer un nouveau champ ou de se livrer à de grandes manifestations officielles. Par 

exemple : la célébration des grandes funérailles rassemblant plusieurs villages. Tout cela en 

vue d’écarter les malheurs futurs qui pourraient advenir. 

Toute la vie du Tagbana était ainsi insérée dans ce cadre religieux où tous les membres 

du groupe acceptaient spontanément ou inconsciemment ce mode de vie à la fois source de 

sécurité et de valeurs normatives. Le Tagbana ignorait l’indifférence religieuse et surtout 

l’athéisme. Pour lui Gninlin-gbo-fi  qui veut dire Dieu, existe au-dessus de tout. Le fétiche, les 

génies et autres esprits adorés étaient des intermédiaires entre Dieu et  l‘homme. Le cosmos 

était donc peuplé de ces esprits invisibles qui intervenaient auprès de l’homme pour le protéger, 

le préserver d’un malheur ou le punir d’une faute. Et l’homme entrait en relation avec ces 

puissances au moyen des sacrifices. Ainsi il pensait trouver le remède pour conserver sa vie, 

assurer sa sécurité, raviver son espoir dans l’avenir encore incertain mais en perpétuels 

recommencements. 

Jamais on ne décidait arbitrairement du lieu ou du temps d’un sacrifice. Un songe 

troublant, un évènement subit et inexplicable, l’appréhension d’un danger imminent étaient le 

signe manifeste de la volonté d’une puissance invisible qui apportait une révélation. 

Légnan c’est-à-dire le voyant était alors consulté pour déceler et transmettre, de la part de la 

puissance invisible, les injonctions pressantes auxquelles l’individu devait se soumettre sans 

retard. Au cours de cette consultation étaient données les indications nécessaires sur le type de 

sacrifice à offrir en mentionnant minutieusement le lieu et le temps de son accomplissement. 

Ainsi personne ne restait dans sa case ou en plein village pour offrir un sacrifice aux 

loho-gbossoulou (génies des rivières ou marigots) alors que ces derniers étaient considérés 

comme exerçant leur action dans les rivières et non dans le village ou d’autres endroits 

différents. Les lieux les plus utilisés étaient : l’entrée des chemins ou pistes au bord du village ; 

au pied de certains arbres symbolisant Na gninlin5 (le dieu propre de chacun). Le bas des 

collines, les abords des forêts ou bois sacrés et les rivières étaient aussi les lieux privilégiés 

 
4
 THOMAS Louis Vincent, 1969, Les religions d’Afrique Noire, édition Fayard, p. 33 

 
5
 Kélétigui Jean-Marie, 1978, Le Sénoufo face au Cosmos, Abidjan-Dakar, NEA, 102 p. 



 

 

 

                                                                                         Eugenie  
       114 

  

 

pour les sacrifices. Certains se faisaient uniquement à l’intérieur des cases ou au milieu de la 

cour. 

Le temps est également fixé par le génie ou divinité supérieure. En général c’était durant 

le jour que s’accomplissaient les sacrifices et le plus souvent le matin de bonheur. En tout cas 

à part quelques exceptions d’urgence absolue, tout sacrifice avait lieu dans la matinée. Sinon il 

était alors reporté au lendemain lorsqu’il se faisait tard. Par exemple quand le soleil était déjà 

au zénith. Car c’était l’heure où les esprits maléfiques les lékpoh (méchants voyants ou sorciers) 

peuplaient les airs et donc nuisaient à la réussite des sacrifices en troublant l’attention que les 

bons génies ou bonnes divinités prêtaient aux actions de l’homme. La nuit aussi n’était pas 

propice aux sacrifices parce qu’elle était supposée être hantée par les mêmes lékpoh et mauvais 

génies infestant tous les lieux par leur présence jusqu’à l’apparition de l’aube qui les faisait 

regagner leur repaire. 

 Gnoumou qui signifie l’eau était la matière utilisée dans tous les sacrifices, parfois elle 

suffisait à elle seule comme offrande : par exemple une simple libation accompagnée de 

quelques mots. Les autres éléments servant aux sacrifices étaient : l’argile malaxée et allongée 

en forme de craie blanche, des fruits comme les noix de kola, l’épi de maïs et de mil, les aliments 

crus ou cuits. Tous les animaux pouvaient être immolés comme victime sauf le cochon et les 

animaux dits importés tels que le dindon et le canard. Enfin venaient les paroles dites avant 

l’immolation de la victime ou l’abandon de l’offrande au pouvoir de la divinité. Ces paroles 

avaient pour but d’exprimer la soumission totale du sacrificateur aux injonctions divines et 

d’implorer la bienveillance de la divinité en question d’après ce qui suit :  

« La puissance du verbe illustrée par la parole sacrificielle sacralise 

l’offrande et alerte les puissances mystiques. Ces paroles ont une telle 

importance que s’il arrive au sacrificateur de ne pas pouvoir prononcer 

textuellement les mots selon les formules stéréotypées, il doit au moins 

utiliser des termes similaires afin de toujours respecter la spécification 

fonctionnelle des esprits6 ».  

L’importance que les Tagbana attachaient au sang expliquait largement l’appréciation 

considérable accordée aux sacrifices sanglants par rapport à ceux qui ne l’étaient pas. Le 

Tagbana concevait le sang comme l’élément vital de l’être vivant. C’est ce qu’il y avait de plus 

précieux dans tout être organique, si bien que sans l’existence de ce sang, l’animal perd toute 

valeur. Le sang était recherché dans l’offrande d’une victime, susceptible de satisfaire au 

maximum la divinité. Pour le Tagbana cette substance de sang était ce qu’il y avait de plus 

subtile dans l’être corporel pour être assimilé par une divinité. Le sang était donc la meilleure 

part de tout ce qui était immolé. Voilà pourquoi il était toujours répandu sur l’objet symbolisant 

la divinité. Dans la société tagbana il existait plusieurs types de sacrifices, chaque sacrifice avait 

une fonction précise. 

2. Le sacrifice aux défunts ou le culte aux morts 

Le sacrifice aux défunts était intimement lié au culte rendu aux morts. Ce 

sacrifice koulou soumou réalisait un double but, maintenir vivante par les siens, la mémoire du 

défunt et en retour, assurer sa protection sur toute la famille survivante. En effet un mort était 

supposé être en relation permanente avec les survivants de sa famille. Ceux-ci lui devaient 

 
6
 THOMAS Louis Vincent,  op.cit. 



 

 

 

                                                                                         Eugenie  
       115 

  

 

encore une aide pour certains cas. Par exemple, il pouvait arriver que l’entrée au séjour des 

morts, lui soit interdite par les autres ancêtres,  pour des fautes dont il a été coupable sur terre. 

Il se trouvait alors isolé dans un état inconfortable très pénible, ne trouvant ni logis ni repos. 

C’était aux survivants de la terre d’offrir des sacrifices aux ancêtres pour leur demander 

pardon, afin qu’ils veuillent bien accepter d’accueillir l’infortuné qui était condamner à errer 

perpétuellement. Dans cette pareille situation il devenait méchant, nuisible, et cherchait à se 

venger sur les vivants pour leur manifester son mécontentement jusqu’à ce qu’ils accomplissent 

le sacrifice exigé ou prescrit. C’est la raison des funérailles toujours célébrées pour chaque 

défunt par de grands sacrifices où plusieurs animaux étaient immolés. Car comme disait Holas : 

« En cas de non accomplissement des funérailles, une âme du mort mal séparée de la société 

des vivants, peut devenir alors une âme errante, sorte de revenant irascible et nuisible ». 

Le sacrifice adressé aux morts impliquait l’idée d’une forte croyance à l’immortalité, à 

la survie d’au-delà. Après son accomplissement, la vie normale au séjour souterrain se déroulait 

régulièrement jusqu’à ce que l’ancêtre défunt puisse à nouveau revenir sur terre, par une 

nouvelle naissance dans la même famille ; parce qu’il était bien traité par les siens qui ne 

l’avaient jamais oublié.  

Les morts étaient considérés comme des êtres supérieurs, plus puissants que les vivants, 

et même assimilés aux génies. La preuve était que les survivants avaient souvent recourt à eux 

dans tous les dangers et autres malheurs les menaçant. Ceci était tellement vrai que le deuxième 

but du sacrifice rendu aux morts avait uniquement ce sens d’implorer leur protection et leur 

intervention quasi surnaturelles. 

Lorsque les ancêtres réclamaient des vivants un sacrifice, c’était pour intervenir en 

faveur des vivants eux-mêmes, pour rappeler le respect et la reconnaissance dont ils avaient 

droit d’attendre des vivants, et non pour « revigorer périodiquement leur potentialité 

mystique »7. D’ailleurs dans le premier sens aussi le sacrifice n’était jamais offert dans 

l’intention de procurer la force au mort, mais pour que les anciens de la lignée lui pardonnent 

ses méchancetés commises sur terre, et qu’ils l’acceptent dans leur communauté. Bien 

qu’accompli en sa faveur, ce sacrifice révélait un caractère d’acte de plaidoirie de la part des 

vivants auprès de tous les ancêtres défunts. Il était aussi le signe manifeste dans l’esprit  des 

générations, le principe de la solidarité entre l’ancêtre  et les survivants, et les défunts de la 

même lignée. 

Le sacrifice8 étant pour le Tagbana l’acte manifeste qui exprimait au plus haut degré sa 

croyance religieuse, que pouvait lui apporter de plus le christianisme ou la foi chrétienne ? En 

d’autres termes le Tagbana pouvait-il avec cette forte imprégnation religieuse locale, 

abandonner complètement ses multiples sacrifices qui jalonnaient toute sa vie et semblait 

combler à tout moment ses besoins de sécurité et de protection? 

II. L’avènement du Christianisme en Pays Tagbana 

Les Pères fondateurs de la mission de Katiola étaient des hommes forts et courageux 

animés d’une volonté manifeste d’évangéliser les peuples qui leur étaient confiés. Ces 

 
7
 Entretien réalisé avec le Père Prosper Kouadio, le 20 octobre 2014 à 18 h à Katiola. 

8
 Entretien réalisé avec Horo NDatchin, le 2 octobre 2014 à 18 h à Katiola. 



 

 

 

                                                                                         Eugenie  
       116 

  

 

missionnaires parcouraient des kilomètres à pieds, à la recherche d’un lieu propice à la mission. 

Ils jouissaient également d’une très bonne santé car ils « cheminaient péniblement à pied, sous 

le dur soleil d’Afrique. »9 Ces premiers Pères missionnaires, répondaient au nom de Moury et 

Porte. A Katiola, les Pères Moury et Porte rencontrèrent un chef et une population qui leur 

prodiguèrent les témoignages de la plus vive sympathie. 

Le christianisme que ces missionnaires ont apporté, venait comme une religion 

étrangère importée, s’insérer indûment dans une mentalité, une culture, qui n’avait rien de 

commun avec elle. Une religion qui ne pouvait avoir un impact sérieux sur son comportement 

religieux, pouvant répondre pleinement aux attentes et aux besoins urgents de l’âme religieuse 

du Tagbana. De sorte que, si ce dernier tenait à devenir et demeurer chrétien, il devait plutôt 

tendre à un syncrétisme, c’est-à-dire, accepter la Bonne Nouvelle de Jésus, tout en se réservant 

de courir toujours, dès que possible, à des pratiques religieuses ancestrales. 

Ainsi d’aucuns n’hésitaient à mettre au même niveau, le sacrifice qui était fait au fétiche 

ou au génie et le sacrifice de la messe. Si bien qu’il n’était pas rare de voir le nouveau converti 

fréquenter indifféremment l’un et l’autre sans scrupule ni crainte de scandale. Fallait-il en 

conclure que le christianisme n’était pas fait pour le Tagbana et partant pour l’Africain ? Penser 

ainsi, c’était faire un jugement trop sommaire, peu réaliste, ou superficiel. Il y avait lieu de 

considérer, si la foi chrétienne était dans son contenu fondamental et dans sa véritable 

compréhension incompatible avec notre mentalité religieuse africaine ; ou si elle ne venait pas 

plutôt corriger et redresser les déviations de cette première et mieux l’orienter directement vers 

son objet propre qui était Dieu. Cela par un meilleur éclairage qui était la révélation ou Parole 

de Dieu, contenu dans la Bible. En effet, le christianisme était le fond religieux de l’âme du 

Tagbana. Car comme tous les peuples christianisés, au cours des âges il y a eu d’abord chez 

eux pareil comportement reconnu comme valable10. 

Dans les civilisations Gréco-romaines et ensuite chez les barbares, les sacrifices de tout 

genre consacraient les grands événements de la vie, aussi bien dans le domaine familial que 

public, avec l’admission d’une multitude de divinités. Et l’attitude de saint Paul à ce sujet était 

très révélatrice. Lorsqu’il arrivait à Athènes en Grèce, il commençait par reconnaître que les 

grecs étaient parmi les peuples les plus religieux, puisque en plus des nombreuses divinités 

admises officiellement, ils avaient dressés un autel au « Dieu inconnu » et le Dieu inconnu 

n’était autre que celui révélé par Jésus-Christ fils de Dieu fait homme.  

Saint Paul admettait que le comportement antérieur des païens en matière religieuse était 

excusable et bon, car : « c’était, dit-il, afin que les hommes cherchent la divinité pour 

l’atteindre, et si possible, à tâtons et la trouver ; aussi bien n’est-elle pas loin de chacun de 

nous »11 . Mais il s’empressa aussitôt de leur annoncer qu’avec la venue de Jésus les temps 

étaient révolus, Dieu se révélait lui-même  plus clairement:  

« voici que, fermant les yeux sur les temps de l’ignorance, Dieu fait 

maintenant savoir aux hommes d’avoir tout et partout à se repentir, parce qu’il 

 
9
 Rapport du Père Etrillard, Supérieur de la mission de Katiola. 

10
 Entretien réalisé avec le Père Prosper Kouadio, le 20 octobre 2014 à 18 h à Katiola. 

11
 Bible TOB, Actes, 17, 27. 



 

 

 

                                                                                         Eugenie  
       117 

  

 

a fixé le jour pour juger l’univers avec justice car un homme qu’il a destiné, 

offrant à tous une garantie en le ressuscitant des morts »12.  

Disons que l’essentiel du message de Jésus n’était pas de détruire chez les nouveaux 

peuples convertis leurs habitudes ancestrales, mais tout simplement, les doter d’esprit chrétien. 

Chez le Tagbana, en matière religieuse, il y avait d’excellents éléments, qui judicieusement 

détectés pouvaient être parfaitement assumés. C’est-à-dire repris et revalorisés, par le 

christianisme sans déraciner, ni désorienter le Tagbana dans son adhésion à la nouvelle foi qu’il  

embrassait. Tout son passé religieux était dans son ensemble une précieuse pierre d’attente à la 

foi chrétienne.  

III.      L’orientation des pratiques sacrificielles tagbana vers les pratiques 

chrétiennes 

La nouveauté du christianisme a été de purifier, de parfaire à la fois l’objet de la foi et 

l’orientation des actes culturels. Si bien qu’il était important de reconnaitre que le christianisme 

ne venait pas détruire chez le Tagbana les manifestations profondes et concrètes de son 

attachement au culte des morts, en la valeur accordée aux actes sacrificiels. Mais, mieux les 

consolider, les compléter en les décantant et en les libérant de toutes sortes d’aberrations13. 

1. Le christianisme face au culte aux morts 

Dans le culte aux morts14, le sacrifice qui leur était adressé impliquait l’idée d’une forte 

croyance à l’immortalité à la survie d’au-delà. Ce geste était aussi le signe manifeste, dans 

l’esprit des générations, le principe de solidarité que même la mort ne pouvait rompre entre les 

survivants et les défunts de la même lignée. Donc pour le néophyte, le nouveau converti à la foi 

chrétienne, l’Eglise avait déjà un terrain favorable pour mieux lui expliquer l’importance et la 

nécessité accordée aux funérailles chrétiennes et l’obligation de prier souvent pour les défunts.  

Il n’y avait plus trop de difficultés à lui montrer qu’il était bon de prier les saints pour 

leur demander d’intercéder auprès de Dieu pour nous. Ce n’était pas une surprise pour lui de 

prier aussi pour les morts qui n’étaient pas encore dans la gloire de Dieu, afin qu’ils puissent y 

parvenir. Et surtout il ne pouvait pas s’étonner de ce que l’Eglise consacrait dans l’année un ou 

deux jours pour célébrer le souvenir de tous ceux qui n’étaient plus ici-bas. Par exemple la fête 

de la Toussaints le 1er Novembre, et le 2 Novembre jour de la commémoration des morts où 

nous nous souvenons particulièrement de nos chers disparus. 

Ces prières bien faites avec les célébrations de messe étaient pour le chrétien les moyens  

plus sûrs pour manifester sa reconnaissance envers ses défunts et obtenir pour eux la 

bienveillance de Dieu. Parce que, grâce à Jésus fils de Dieu, qui disait : là où deux ou trois 

étaient réunis en son nom pour prier, il était au milieu d’eux, grâce à lui une telle démarche ne 

pouvait être vaine. Et nous pensons qu’à cause de ce Jésus présent parmi les hommes, Dieu 

exauçait la prière en faveur de ces morts, même si nous les hommes nous demeurons défaillants.  

 
12

 Bible TOB, Actes, 17, 29-31. 
13

 Entretien réalisé avec le Père Prosper Kouadio, le 20 octobre 2014 à 18 h à Katiola. 
14

 Entretien réalisé avec Horo NDatchin, le 2 octobre 2014 à 18 h à Katiola. 

 



 

 

 

                                                                                         Eugenie  
       118 

  

 

Aussi en devenant chrétiens, le Tagbana ne perdait rien dans ses relations avec ses morts 

ni dans sa conception d’une vie possible dans l’au-delà. Mais au contraire mieux que cela et 

grâce aux moyens dont disposait l’Eglise par l’intermédiaire du Christ, il acquiesçait plus de 

possibilité, de liberté d’action pour maintenir encore plus vivante, plus permanentes ses attaches 

d’affection, d’amitié et de solidarité qui le liaient à tous ses chers défunts. Et le moyen par 

excellence qui le liait aux défunts était le sacrifice. 

2. Le christianisme face aux sacrifices chez les Tagbana 

Quant aux pratiques sacrificielles chères au Tagbana, là aussi un terrain de préparation 

se prêtait comme un tremplin à l’enracinement de la foi chrétienne. En effet, le sacrifice était 

un acte par lequel le Tagbana rentrait en relation, en communion ou encore, en rapport avec la 

Force Supérieure qu’il invoquait ou qu’il adorait. C’était pour cela  d’ailleurs que plus la Force 

Supérieure adorée était importante, plus le sacrifice était important et plus aussi était importante 

la victime immolée15.  

 Bien expliqué et surtout bien compris, le sacrifice de la messe s’avère être le plus grand 

et le plus important de tous les sacrifices. Premièrement son efficacité était de dimension 

universelle dans ce sens que par ce sacrifice le Christ lui-même s’offrait à Dieu son Père pour 

le pardon des péchés de tous les hommes sans exception. Deuxièmement parce que la victime 

offerte à ce sacrifice était la meilleure qu’on puisse trouver et imaginer dans ce monde d’ici-

bas parmi les hommes de tous les temps, de tous les pays, puisque c’était Jésus lui-même offrant 

son sang et son corps.  Aucun autre sang d’animal ou d’homme ne pouvait être mieux apprécié 

de Dieu que celui de son propre Fils Jésus. L’épitre aux Hébreux l’affirme clairement en 

disant       :  

« Si en effet du sang de boucs ou de taureaux et de la cendre de génisse dont 

on asperge ceux qui sont souillés, les sanctifient en leur procurant la pureté de 

la chair, combien plus le sang du Christ, qui par un Esprit éternel s’est offert 

lui-même sans tache à Dieu, purifiera-il notre conscience des œuvres mortes 

pour que nous rendions un culte au Dieu vivant »16.  

Donc il n’y avait pas d’autres sacrifices pouvant mieux nous purifier et nous réconcilier 

avec Dieu que celui de Jésus offert pendant la célébration des eucharisties. Raison pour laquelle 

il était recommandé aux chrétiens, de prendre part si possible au repas eucharistique ou 

communion, qui consacrait plus intimement leur union avec Dieu et avec leurs frères par Jésus 

Christ. 

Le Tagbana initié au fétiche familial ou au groupe, s’associait au groupe pour prendre 

part au repas sacrificiel qui scellait leur union entre eux et leur dépendance au fétiche. De même, 

ce même Tagbana ne pouvait être désemparé devant cette nouvelle offre du sacrifice de la messe 

qui lui permettait d’être réellement purifié de toutes ses souillures, dans sa conscience devant 

Dieu, d’être plus uni à ces frères et d’être plus en amitié avec Dieu. Et il était sincère et 

conséquent avec lui-même. Il ne pouvait pas faire un retour en arrière pour recourir aux anciens 

 
15

 Entretien réalisé avec le Père Prosper Kouadio, le 20 octobre 2014 à 18 h à Katiola. 
16

 Bible TOB, Hebreux 9, 12-14. 



 

 

 

                                                                                         Eugenie  
       119 

  

 

sacrifices, alors qu’il savait bien que le nouveau sacrifice de sa nouvelle foi était bien supérieur 

en efficacité et en valeur devant Dieu et pour son propre salut pour la vie éternelle. 

Voilà pourquoi quelqu’un qui a reçu l’Evangile de Jésus et qui y a cru du fond de son 

être, quelqu’un qui a été pleinement initié aux sacrements de Jésus, celui-là ne pouvait sous 

aucun prétexte revenir purement et simplement aux anciennes pratiques religieuses 

traditionnelles. Il n’était plus excusable, il était de mauvaise foi et méritait le reproche que Saint 

Paul adressait aux gens de son temps en disant :   

« qu’ils sont inexcusables, puisqu’ayant connu Dieu ils ne lui ont rendu 

comme à un Dieu ni gloire ni actions de grâces…eux qui ont échangé la vérité 

de Dieu contre le mensonge, adoré et servi la créature de préférence au 

Créateur, qui est béni éternellement »17. 

     .Le Tagbana devenu chrétien ne doit plus rendre de culte à une autre divinité. Il 

doit rendre toute la gloire à Dieu Seul son Unique Créateur. 

 

Conclusion  

Tout acte important du Tagbana tant dans le domaine social qu’économique, reflétait un 

aspect religieux, ou du moins, s’insérait dans le climat religieux. De la naissance à la mort, toute 

sa vie était dans une ambiance du sacré, si bien que toutes les phases importantes ou grands 

moments de son existence étaient consacrés par des sacrifices. L’importance de ces sacrifices 

lui venait de sa propre conception de la vie. D’abord la vie d’ici-bas qu’il cherchait à 

sauvegarder à tout prix, à la mettre en sécurité contre les attaques des forces invisibles et 

malveillantes, contre les mauvaises manœuvres sécrètes de ses semblables nuisibles à la vie 

d’autrui. 

Ensuite sa conviction inébranlable à la vie d’au-delà lui apportait  de solides raisons 

d’offrir des sacrifices à cette intention. Il en offrait d’abord pour que tous les siens disparus ici-

bas, aient cette vie paisible avec tous les autres habitants du « village des morts »18 

(kouhoukaha). Enfin il pensait déjà à lui-même, car s’il agissait bien en offrant régulièrement 

les sacrifices prescrits à l’intention des ancêtres, ces derniers étaient toujours prêts et bien 

disposés à lui réserver un bon accueil au jour de sa mort. Il avait été fidèle à entretenir des 

relations permanentes avec les anciens disparus, et méritait ainsi un accès facile dans la grande 

communauté de tous ses ancêtres où la vie continue depuis l’éternité. 

 

 

 

 

 
17

 Bible TOB, Romains, 1, 21-25. 
18

 Entretien réalisé avec Traoré Konapko,  le 29 décembre 2014 à 18 h à Kadienkaha. 

 



 

 

 

                                                                                         Eugenie  
       120 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

I. Sources et bibliographie 

1. Sources orales 

Nom Prénom Profession ou 

statut 

Age Date et lieu de 

l’enquête 

Kouadio Prosper prêtre 75 ans 20 octobre 2014, 

à 18 h à Katiola 

Touré Waogninlin 

Jean-Claude 

traditionniste 64 ans le14février 2014 

à 10 h à Katiola 

Yègnan Jean-Baptiste enseignant 60 ans le 7 août 2013 à 

18hà kadienkaha 

Horo Ndatchin Agent à la mairie 

de Katiola 

48 ans 2 octobre 2014, à 

18 h à Katiola 

Traoré   Konakpo Ancien 

catéchiste du 

diocèse de 

Katiola 

76 ans 29 décembre 

2014 à 10h à 

Kadienkaha 

 

 

2.  Sources écrites (Archives Nationales de Côte d’Ivoire (ANCI)) 

 

Monographie 

Monographie cercle des Tagouanas n°978 (Katiola) enregistrements des coutumes Indigènes 

du cercle des Tagouanas. Dabakala le 13 octobre 1916, 62 p., p. 2. 

Serie EE : 

- 3EE 6/5 : Cabinet du gouverneur 

Correspondance échangée avec des missionnaires catholiques relatives à l’établissement des 

chapelles et catéchistes dans les cercles 1916, 1921-1925. 

- 4EE 30 : Cercle des Tagouana circulaires et correspondance adressées au commandant 

de cercle 1908-1917. 

- 4EE 30 : Cercle des Tagouana correspondance. Liste demandée des catholiques 

influents, le 7 novembre 1922. 

 



 

 

 

                                                                                         Eugenie  
       121 

  

 

Bibliographie 

1. Ouvrages généraux 

-  AGOSSOU (J.-M.), 1987, Le christianisme africain. Une fraternité au-delà de l’ethnie, 

Paris, Karthala, 203 p. 

- AMALADOSS (M. A), 1997, la rencontre des cultures, Paris, éditions de l’Atelier, 172 

p. 

- ARIARJAH (Wesley), 1987, La Bible et les gens d’autres croyances, Genève, 186 p. 

- AUBERT (J.-M.), COUVREUR (G.), 1990, Mission et dialogue interreligieux, Lyon, 

217 p. 

- AURENCHE, (C.), 1996, Tokombéré au pays des grands prêtres. Religions africaines 

et Évangile peuvent-ils inventer l’avenir ? Paris, éditions de l’Atelier, coll. « Questions 

ouvertes », 142 p. 

- BASTIDE (R.), 1972, Le sacré sauvage, Paris, Payot, 145 p. 

- BAYART (J.-F.), 1993,  Religions africaines et modernité politique, Karthala, Paris, 

223 p. 

- BOURGEOIS (H.), 1991, Foi et Culture, Paris, Centurion, 151 p. 

- CARRIER (H.), 1990, Evangélisation et développement des cultures, PUG, Roma, 440 

p. 

- ELA (Jean-Marc), 1985, Ma foi d’Africain, Karthala, France, 31 p. 

- GORJU (Joseph),  1915, La Côte d’Ivoire chrétienne, Lyon-Paris, 263 p. 

- GRAVRAND (Henri), 1961, Visage africain de l’Eglise : une Expérience au Sénégal, 

Orante, Paris, 287 p. 

- HOKA Georges (Abbé), L’inculturation de la « Bonne Nouvelle », une urgence pour 

les églises d’Afrique, SL, SD, 38 p. 

- HOLAS (B.), 1965, Le séparatisme religieux en Afrique noire : l’exemple de la Côte 

d’Ivoire, PUF, Paris. 

- KELETIGUI (J-M), 1978, Le Sénoufo face au Cosmos, NEA, Abidjan-Dakar, 102 p. 

 

- KIENTZ (A.), 1979, Dieu et les génies, récits étiologiques sénoufo Côte d’Ivoire, Paris, 

Société d’Etudes Linguistiques et Anthropologiques de France (SELAF), 182 p. 

- OUATTARA (T.), 1999, Histoire des Fohobélé de Côte d’Ivoire ; une population 

sénoufo inconnue, Karthala, Paris, 274 p. 

- OUATTARA (Tiona), 1998, Côte d’Ivoire, KATIOLA, des origines à nos jours, 

Abidjan, NEI, 222 p. 

- RONGIER (J.), 2002, Parlons sénoufo, l’Harmattan, Paris, 246 p. 

- SORO (Tiona Rémy), 2012, le sacré et le profane chez les Sénoufo, Editions Balafon, 

Abidjan, 160 p., p. 83. 

 

- THOMAS (L.-V.), LUNEAU, (B.) DONEUX, (J.), 1969, Les religions d’Afrique Noire, 

textes et traductions sacrés, Fayard/Denoël, Paris, 240 p. 

2. Thèses et mémoires 

- COULIBALY (K.G.),  2010, La nouvelle évangélisation chez les Sénoufo à l’épreuve 

de la double pratique religieuse, Thèse de doctorat en Théologie Catholique, Université 

de Strasbourg, 475 p. 

- COULIBALY (K.G.), 1994, De la libération du Tagbana par les sacrifices au salut en 

Jésus-Christ, Mémoire de Maitrise option Bible, ICAO, Abidjan-Cocody, 152 p. 



 

 

 

                                                                                         Eugenie  
       122 

  

 

- COULIBALY (K.G.), 2004, Les sacrifices chez les Tagbana, pierres d’attente ou 

d’achoppement pour l’évangélisation ? Mémoire de DEA, faculté de théologie 

catholique, Strasbourg, 79 p. 

- COULIBALY (N.), 2010, Missionnaire catholiques et société sénoufo de Côte d’Ivoire, 

1904-1977, thèse de doctorat unique, université de Cocody, 475 p.  

- KONE (A.), 1998, Le salut comme promotion de l’homme en Jésus-Christ : le cas du 

Niarafolo de Ferkessédougou, Mémoire de théologie, Abidjan, juin, 138 p. 

- TALNA (D.), 1977, La morale chez le Tagbana traditionnel et le Nouveau Testament, 

Mémoire ISCR, Abidjan, 74 p.  

- THIO TOURE (G.A.), 2005, De la conception de l’au-delà chez les Tagbana à 

l’eschatologie chrétienne, mémoire de théologie, séminaire d’Anyama, 184 p. 

3. Articles 

 

- Charles Nyamiti, “African Tradition and the Christian God” in Spearhead N°49, Gaba 

Plubl, Eldoret, Kenya, 1977. 

- Clogel F.J. et Roger Villamur, « Les coutumes de la Côte d’Ivoire » Librairie Maritime 

et Coloniale, 1902. 

- DELAFOSSE, « Les Noirs d’Afrique », lib. Payot, 1922. 

John S. Mbiti, “African Religions and Philosophy”, Heinemann, Nairobi, 1969, 199 


